#### GOVERNMENT OF INDIA

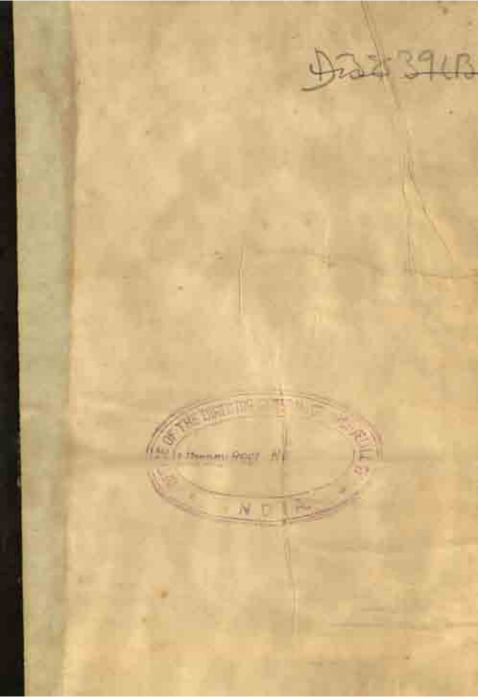
### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

## CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 13979

CALL No. 901.0954 / M. W.S

D.G.A. 79





### L'ÉVOLUTION DE L'HUMANITÉ

SYNTHÈSE COLLECTIVE

XXVI



#### PREMIÈRE SECTION

MANUAL MOUNTAINS

V. — LE MONDE ANTIQUE

EN MARGE DE L'EMPIRE ROMAIN

IV

## L'ÉVOLUTION DE L'HUMANITÉ

SYNTHÈSE COLLECTIVE Dirigée par HENRI BERR

# L'INDE ANTIQUE

ET LA

## CIVILISATION INDIENNE

Avec 5 cartes, 24 figures au trait et 16 planches hors texte

13979 PAR

P. MASSON-OURSEL

DIRECTEUR D'ÉTUDES À L'ÉCOLE DES HAUTES ÉTUDES

#### H. DE WILLMAN-GRABOWSKA

PROFESSEUR A L'UNIVERSITÉ DE CEACOVIE

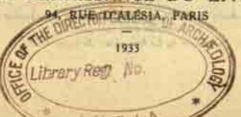
#### PHILIPPE STERN

CONSERVATEUR ADJOINT AU MUSÉE GUIMET

Berra

901.0954 M.W.S.

LA RENAISSANCE DU LIVRE



103634 B

## L'INDE ANTIQUE

LIBRARY, NEW DELHI.

Aco, No. 139.79

Date 20.12.1960...

Call No. 901. 8954...

Tous draits de traduction, d'adaptation et de reproduction réservés pour tous pays. Copyright by La Renaissance du Livre, 1933.

#### AVANT-PROPOS

#### LE GÉNIE DE L'INDE

Dans les Avant-Propos des deux volumes précédents, nous avons, tout à la fois, marqué l'anité de l'histoire humaine et justifié la place à part que nous faisions à deux civilisations. anciennes de l'Orient et de l'Extrême-Orient, considérables par les masses dont elles expriment le génie propre, comme par l'éclat ou l'originalité de certaines manifestations de pensée et d'art. Non point, à vrai dire, privées de communication, matérielle ou intellectuelle, avec les autres fractions d'humanité, - la Perse, ici, a joué le rôle d'intermédiaire, - mais pourtant confinées en des milieux très distincts, les populations de la Chine el de l'Inde n'ont largement donné et reçu qu'à une époque tardive. Et, avec la pensée occidentale, elles présentent dans leurs conceptions soncières des différences si sensibles que des écripains récents se sont complu à tracer le diptyque Occident-Orient, soit pour faire éclater une irrémédiable antinomie, soit pour essayer de résoudre une provisoire contradiction.

En raison même d'une si forte individualité, - non politique, mais psychologique, - l'Inde, comme la Chine, offre le plus vif intérêt dans l'histoire universelle, - " la seule véritable histoire », observe notre collaborateur Masson-

Oursel, en une formule frappante.

D'histoire propre, dit-on couramment, l'Inde n'en a pas (1). Il convient de préciser. Le mot histoire a deux sens : un sens objectif et un sens subjectif. L'histoire, ce sont les événements mêmes, ou c'est la mêmoire de ces événements.

La mémoire des événements a manqué aux Indiens, ou, plutôt, nous ne dirons pas l'écriture, mais l'emploi de l'écriture pour les fixer : « on écrivit très peu et très tard ». La science était « don personnel et privilège de caste » : « on s'opposait de toute manière à la divulgation du savoir. Par conséquent, on évitait de le confier à l'écriture, accessible à tous » (pp. 262-263). Au surplus, la pensée même des Indiens « semble répugner à l'histoire » (p. 28). Le détait des faits passés ne les intéresse pas; ou, pour mieux dire, l'intérêt qu'ils apportent au passé n'est pas « celui d'une curiosité objective, mais d'une lidélité » (p. 246) : ils y cherchent des leçons et des titres de gloire. Le culte du vrai n'est pas leur affaire.

Les œuvres les plus anciennes n'ont de rapport avec l'histoire qu'à la façon de la Bible ou des chansons de geste (2). Et même en des temps rapprochés de nous, au XII° siècle, chez un Kalhana, un Bilhana, l'imagination poétique et la préoccupation morale nuisent au dessein de reproduire les faits (3). Sans doute, on peut, avec précaution, tirer de la littérature indienne quelques données historiques. Mais c'est surtout par les peuples qui ont une histoire, dans la mesure où ils ont été en relations avec l'Inde, que l'on est renseigné

(2) Purdnas, avaddnas; voir pp. 309, 324. — (3) Voir pp. 332, 340,

<sup>(1) •</sup> L'Inde n'a pas d'histoire •, Syr.vain Lévi, L'Inde et le monde dans la Revue de Paris, I\*\* Jévrier 1925, p. 527. — • On l'a souvent répété : ce peuple n'a pas d'histoire, ou du moins il n'a pas en d'historiens •, C. Bounté, Essais sur le régime des castes, p. x1.

sur le passé de celle-ci (1). Et pour les temps lointains, c'est l'ethnologie, c'est la linguistique, et c'est l'archéologie qui donnent et donneront quelque notion des faits abolis. De l'archéologie, il y a beaucoup à attendre : Masson-Oursel souligne, à plusieurs reprises, celte possibilité de documentation; et, une fois de plus, nous insistens sur tout ce que doit apporter de complémentaire et de neuf à l'évocation du passé l' « histoire militante » des explorateurs et des fouilleurs (2).

Ainsi l'Inde n'a pas eu d'historiens. Mais ce n'est pas tout. Il y a bien quelque chose d'objectif dans cette tradition de l' « Inde sans histoire ». Elle est sans histoire, en ce sens, d'abord, que son passé n'offre pas des phases nettement distinctes, — tels notre antiquité et notre moyen âge, l'ère d'avant et l'ère d'après le Christ, Depuis l'invasion aryenne jusqu'à l'expansion islamique, l'indianité est un extraordinaire continu dans le temps. — Dans l'espace, d'autre part, elle est un extraordinaire discontinu.

Le peuplement de cette immense région résulte de migrations nombreuses. Péninsule aux côtes en partie inhospitalières, barrée au nord par les plus hautes montagnes du globe terrestre, elle est accessible, cependant, par quelques passes, surfaut à l'ouest, et, par mer, surfout à l'est.

« L'Inde, dit Pittard, n'a jamais été un continent désert, sur lequel se serait déversé, en un premier ruissellement ethnique, le flot de civilisations relativement récentes. Depuis le qualernaire, les territoires indoustaniens ont été foulés par les hommes (3). » L'ethnologie, dans la masse des populations indoues, parmi la variété des types, discerne deux groupes

<sup>(1)</sup> Voir pp. 21, 41.

<sup>(2) «</sup> Une provende immense de notations folkloriques, une complexe exploration des mœurs, un défrichement de littératures touffues, un ample butin archéologique seralent partout nécessaires pour autoriser quelques inférences » (p. 138); cf. pp. 186, 189, 482.
3) T. V. de L'Évot. de l'Hum., Les Races et l'Histoire, p. 478.

principaux : les Aryens ou Indo-Afghans, et les Mélano-Indiens ou Dravidiens, dolychocéphales les uns et les autres, - mais les derniers plus petits et de peau plus foncée (1). Un élément mongolique brachycéphale s'y est ajouté par infiltration continue et parfois irruption. La linguistique distingue des langues archalques (mundà), antérieures même au dravidien, et des langues dravidiennes diverses, auxquelles l'immigration indo-européenne a superposé et mélé son apport. L'aryen ou indo-iranien est la langue originelle du groupe indo-européen qui s'est porté sur le plateau de l'Iran et dans les plaines de l'Indus. L'argen de l'Inde depait se différencier de celui de l'Iran et lui-même se dipersifier dans son domaine propre.

C'est entre le XVe et le XIIe siècle, selon J, de Morgan (2), qu'a eu lieu la pénétration des Aryens dans l'Inde. Ils y sont devenus l'élément prépondérant. Mais les autres éléments. - l'archatque, qui est dit austro-asiatique, le dravidien, que l'on rapproche des Sumériens, - non seulement se sont maintenus, mais, dans certaines parties de la péninsule, ont gardé une place importante. Pour faire de l'Inde quelque chose d'infiniment complexe et disparate, à l' a inextricable mélange » des populations (p. 94) s'est ajoutée, dans ces espaces démesurés, l'action de milieux qui offrent de singuliers contrastes. Des obstacles naturels morcellent le pays en contrées de climats, de flores, de faunes dissemblables, les unes désertiques ou montagneuses, les autres d'une prodigieuse luxuriance (4).

« L'indianité ancienne est un chaos, de par la diversité des

<sup>(1)</sup> T. V. de L'Evol. de l'Hum., Les Races et l'Histoire, p. 480.

<sup>(2)</sup> Voir t. XXIV, p. viii.
(3) Sur les modalités et les limites d'action du milieu géographique, voir L. FEBVER, L. IV.

<sup>(4)</sup> Cf. H. Binou, Au-dessus de l'Asie, dans la Revue de Paris, 15 mars 1935; impressions d'un survoi de l'Inde; ici, désert de sable, troué de rochers; là, payage . mouillé et touffu . du Bengale (pp. 299-308).

races et des langues, la multiplicité des traditions et des croyances » (p. 66; cf. pp. 98, 247). L' « émietlement » politique y est extraordinaire : une « poussière de petites républiques » (p. 32), à côté d'États monarchiques toujours prêts à s'écrouler.

El voilà sans doute, au point de vue objectif, la raison foncière pour laquelle on peut dire que l'Inde n'a pas d'histoire : c'est que son passé est trop « émietté », - si émietté que même un principe social aussi rigoureux, aussi caractéristique de ce pays, que celui de la division en castes, est plutôt un « idéal » qu'une uniformité (p. 98). En dehors des irruptions et invasions, - Indo-Européens, Huns, Turco-Mongols, - dans la multitude infinie des faits dont se compose le passe de l'Inde, il y en a peu qui aient eu de l'ampleur et du relief, qui aient pris figure d'événements. Cela s'est produit quand un «roi des rois », comme en Perse, réussissait à créer un empire, - « synthèse fragile » (p. 108) : ainsi se manifestait « cette solidarité primitive et permanente qui attache l'Inde à l'Iran » (p. 67). L'image d'un Açoka, l'une des plus nobles personnalités de l'histoire universelle (1), d'un Kaniska, d'un Samudragupta, d'un Ctlàditya, s'enlève de façon éclatante sur le fond neutre du passé indien.

« Il n'y a d'histoire que pour les peuples unifiés. » L'Inde a quelques épisodes; elle n'a pas d'histoire, parce qu'elle n'a élé ni un empire, ni une « patrie », ni une nation (2).



Il n'y a pas de « nation » indienne, mais il y a une civilisation indienne, une indianité, — où la religion joue un rôle qui veut être précisé.

<sup>(1)</sup> Voir Séperanos, Manuel d'Histoire des religions, p. 289.

<sup>(2)</sup> Veir p. 118. Cf. J. Ston, L'Asia des Moussons, dans la Géographie universalle, t. 1X, p. 169.

« S'il est vrai, d'une façon générale, dit Masson-Oursel, que, chez les divers peuples, les multiples fonctions de la vie, spirituelle, sociale ou individuelle, se dégagèrent lentement de la religion, une telle remarque se trouve particulièrement vraie de la civilisation indienne » (p. 69).— Il faut s'entendre. Les fonctions de la vie sociale et la pensée de l'individu ont eu peine à « se dégager » de la religion, après la phase où elles y ont été engagées profondément. Mais nous ne croyons pai—on le sait assez (1)—que lareligion, essentiellement, soit sociale, et que, primitivement, l'organisation sociale soit religieuse. Dans l'Inde, comme partout ailleurs, il y a en évolution : voilà qui apparaît dans les pages, prudentes, de Masson-Oursel.

Pas plus qu'elle n'a le sens historique, l'Inde n'a l'idée d'évolution. L'Occident en a le culte, et peut-être la superstition : « Nous heurtons, dit notre collaborateur, le sentiment indigène en postulant, a priori, dans ce milieu une évolution. Avouons que ce besoin d'en chercher une en tout domaine, et alors que les faits ne nous l'imposent pas, risque d'être un préjugé européen » (p.138 ; cf. p. 287). Mais « cette réserve faite » par un penseur que sa sympathie pour l'Orient incline à en justifier la mentalité, il déclare que « la recherche des changements à travers le temps peut et doit être abordée ».

Or, on voit ici nettement que l'ordre social, parmi les populations de l'Inde, est né, comme en tout pays, du besoin de se maintenir, inhérent aux groupements humains. Au début, chez les Dravidiens, de petites sociétés agricoles; chez les Indo-Européens, des clans. La religion ne fait qu'affermir la structure des groupes. L'institution de la caste, si particulière et si frappante, n'est pas originelle et elle a des causes multiples (p. 93); une « évolution » l'a créée (p. 95), où les brahmanes ont, sans doute, joué un grand rôle : il semble que,

<sup>(1)</sup> Voir, en particulier, t. XI, pp. xv; et suiv.

non sans lulles, ils aient superposé à des mœurs aryennes - endogamie de la phratrie - une théorie qui leur est propre (1). Où les autres civilisations unifient, mobilisent, nivellent, l'indienne tend à diviser, à spécialiser, à hiérarchiser (2). Les aryas sont à part : il s'agit de « sauvegarder l'intégrité » de l'élément « libre », qui, seul, « accède à la propriélé légitime » (pp. 99, 132). Et, parmi les aryas, à part sont les brahmanes, délenteurs du « sacré », « dieux vivants » el qui aspirent à la théocratie; à part, les guerriers, qui, dirigés par les brahmanes, exercent le pouvoir temporel ; à part, les cultivateurs et commerçants. Ce qu'il y a dans l'Inde d'immobile, de pétrifié, s'explique par le caractère religieux et la rigidité théorique qu'a pris cet ordre social (3). Mais il ne faut pas eroire qu'à l'idéal du système réponde tout à fait la réalité des choses (4). Des circonstances variées ont mélé quelque peu el, d'autre part, multiplié les castes; ont restreint la puissance des brahmanes; ont donné à l'élément noble et guerrier une importance considérable et parfois la prépondérance. Une « ample évolution de la politique » s'est accomplie, — loujours en vertu de « nécessités réelles », du besoin de défense externe ou interne (pp. 108, 101, 110). « Plutôt une gendarmerie que de l'anarchie » (p. 118).

La lendance même à l'anification des groupes, ailleurs si puissante, n'a pas élé inexistante ici, malgré tout. Parmi les nobles, il en est qui ont créé des royaumes, qui sont allés jusqu'à des essais d'empire - sous l'influence de la Perse, nous l'avons dit, elle-même influencée par les Assyro-Bubyloniens. Cette royaulé apparaît « comme une institution tout à fait humaine et ne se réclame d'aucun droit divin » : au fait accom-

<sup>(1)</sup> P. 97; cf. pp. 279, 284, 298, 300, 305.

<sup>(2)</sup> Voir Bouart, op. cit., p. 44. s Répulsion, hiérarchie, spécialisation héréditaire », ainsi définit-il le système des castes (p. 4).

<sup>(3)</sup> La = caste = explique en partie que l'Inde ne soil pas une nation. Voir Ston, op. cit., p. 369,

<sup>(4)</sup> Pp. 99, 101, 109, 127, 133,

pli les brahmanes s'efforcèrent, après coup, de donner une consécration religieuse (p. 105).

Au fond, deux conceptions de la conduite morale et polilique tantôt s'opposent et tantôt se mélent dans l'Inde: dharma et artha, le devoir et l'intérêt, la règle et l'opportunisme, un principe de stabilité et un principe de changement (pp. 118-119).

"On définit habituellement le caractère indien d'une façon très incomplète » (1). On se représente la grande masse des populations de l'Inde comme plongée dans le rêve ou la contemplation mystique, comme se perdant en l'espérance et l'anticipation du nirvâna. On exagère leur « détachement de la réalité terrestre ». Il faut distinguer les milieux et les époques. Les indications que nous venons de donner, à propos de l'organisation sociale, le prouvent déjà (2). Mais il y a tout un côté de la vie indienne que, seuls, la littérature et l'art permettent de reconstituer. En même temps, par la littérature et l'art, — comme on y arrive, d'un autre côté, par les religions et les philosophies, — on atteint l'âme indienne jusqu'en un fond où s'expliquent et l'action et l'inaction.

Mmo II. de Willman-Grabowska et Philippe Stern, parfaits connaisseurs tous deux des créations esthétiques de l'Inde, ont fourni à ce livre un précieux apport. L'une a su caractériser les œuvres littéraires de façon à en faire saisir, non seulement le degré de perfection technique, mais — ce qui nous intéresse, ici, plus encore, — l'inspiration profonde, le rapport avec la vie intérieure. Par de fines analyses, d'heu-

<sup>(1)</sup> Votr CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE, Manuel d'Histoire des Religions, trad. fr., p. 515.

<sup>(2)</sup> Pour l'économique, voir pp. 123, 128 (« Nous ignerons trop que l'Inde fut une des plus grandes puissances marilimes et colonisatrices du passé »). 129. Cl. dans la Rev. de Synthèse lustorique, t. XLIX, juin 1930, Benov Kuman Sarman, Aspects politiques et économiques de la civilisation hindoue, pp. 63-67.

reuses citations, son étude s'enrichit d'une sorte d'anthologie, singulièrement révélatrice d'états d'âme divers. L'autre a tracé, dans une synthèse vigoureuse, et neuve à certains égards, un tableau de l'évolution des arts plastiques qui renforce cette documentation psychologique et confirme les suggestions de la littérature.

Les premières œuvres de cette littérature, les Védas, sont tardives, faites d'éléments bien antérieurs à leur composition. Elles ont été tournées vers le sacré, interprétées, commentées pour le culte brahmanique; « mais c'est le fruit d'une civilisation aristocratique et guerrière » : les personnages « jouissent de la vie avec toute la véhémence possible, et, quant à la naïveté et la simplicité de leur foi religieuse, bien des passages des hymnes prouvent qu'elle n'était pas la règle générale » (p. 272). Les épopées ultérieures, si haut qu'elles mettent les brahmanes, font allusion aux luttes soutenues contre leur caste.

Toute une littérature de cour et d'aristocratie s'est développée, littérature profane qui répond aux goûts d'une société sensible et raffinée (1). L'ardeur de ce peuple, à l'origine « aussi passionné et indomptable dans ses haines que dans ses désirs » (p. 278), est peu à peu devenue plus concentrée, plus « esthélique ». La classe riche, cultivée, « oisive » (p. 356), bien loin de mépriser la vie, a recherché et multiplié les émotions et les jouissances.

L'amour et la sensualité — donc la femme — occupent dans les œuvres une large place. « La femme est la joie et la douleur, l'inquiétude et l'apaisement » (2). Tantôt c'est l'amour conjugal, ce sont les sentiments les plus tendres et les plus délicats (3), tantôt ce sont les ardeurs les plus brûlantes,

La vie populaire apparatt cà et là; certains genres (la farce, la fable) l'évoquent davantage. Mais si des éléments populaires se sont fondus dans les œuvres même aristocratiques, ce qui est né de l'invention du peuple n'a pas élé recueilli colontairement et presque tout en est també dans l'aubit.
 P. 337; cf. pp. 454 et suiv. — (3) Pp. 524, 336, 342, 370, 586.

l'érotisme le plus brutal, que traduisent lyrisme, théâtre ou roman (1). Le chant et la danse, « art divin entre lous » (p. 362), tout ce qui peut ajouter des voluptés à l'art litté-

raire, l'accompagnent souvent.

Il arrive aussi qu'on trouve dans cette poésie de l'Inde la douceur des scènes de famille et de la compassion humaine (2). On y trouve la sympathie pour tout ce qui vit, bêtes et plantes (3), un sentiment profond de la nature, — heures et saisons, couleurs et parfums. On y trouve enfin — substitution d'activité — une très vive imagination, éprise de merveilleux, de fécrie, de magie, de beaux réves où s'allient le réel et l'impossible (4). Tous ces éléments apparaissent mélés en d'intarissables récits, des contes qui, comme les Mille et une Nuits, souvent, s'emboltent les uns dans les autres.

La forme elle-même des œupres est en accord avec leur contenu : douceur et harmonie parfois, presque loujours profusion d'ornements et d'images, éblouissement de couleurs; et, d'autre part, « artifices de métier » (p. 331), acrobaties de style, complications de métrique, — tout est pour la sensation vive ou pour un jeu, subtil et vain, de l'esprit.

Dans les arts plastiques, Philippe Stern, en dégageant des influences iranienne et grecque la marque propre de l'Inde, fait ressortir des traits analogues à ceux que présente la littérature : art « sensuel » (p. 400), où il souligne, d'abord, la grâce et l'harmonie, « un sens aigu de la vie » dans la sculpture, « un goût de conter des histoires, un contact direct avec le réel, un élan qui n'est jamais violent, un amour immédiat et simple pour tous les êtres » (p. 430); où il montre que s'accentuent ensuite le caractère voluptueux et l'action d'une imagination débordante. Le fouillis de la décoration recouvre, alors, les masses de pierre d'une archi-

Pp. 283, 290, 230, 335, 331. Voir, p. 345, «les calégories de sensations qui doivent jaire vibres l'âme du public » au théâtre.
 Pp. 313, 321, 329. — [3] Pp. 313, 367, 373. — (4) Pp. 363, 379, 395.

tecture fastueuse; et l'art semble s'adapter à la démesure des choses (1).

Puissant effort esthétique où se manifeste un désir intense de vivre et de jouir - qui aboutit souvent à la déception, au dégoût. « Inutile a été la vie d'un homme qui n'a pas recherché la sagesse el la science », répond, dans un Dialogue, un personnage à un autre qui avait dit : « Inutile a été la vie d'un homme qui n'a pas goulé aux joies de l'amour » (p. 341). Par le renoncement, ceux qui semblaient comblés tendent à rejoindre ceux qui sont privés de tout. La littérature montre cette « oscillation entre deux pôles, le désir effrené de vivre et l'abnégation totale » (p. 337). Ce sont « choses bien indiennes ». Et peul-être faut-il insister ici sur les effets d'une nature écrasante, d'un climat pariable et décevant. " En pays de mousson, la prospérité de l'humanité est particalièrement instable. » A la sécheresse de l'hiver assez froid, du printemps torride, et qui déjà interrompt la vie, s'opposent les ondées diluviennes de l'été. Mais il ne tombe pas toujours assez d'eau, dans les parties les moins irriguées de l'Inde, pour nourrir le pullulement humain ; de là des famines qui déciment et épuisent la population. Dans les régions où les eaux du ciel et de la terre gorgent une végétation insolente, l'atmosphère lourde et moite amollit et débilite, ou décourage les hommes (2).

« L'existence misérable de l'immense majorité des Hindons » explique, pour une part, les modalités de la religion individuelle et de la réflexion philosophique. A cette masse

Pp. 400, 408, 114. Cf. P. Lonquer, L'art et l'histoire, pp. 227-238.
 L'Inde, qui aime le colessal, n'excelle pas moins dans le bibeiot », ibid., pp. 236-237.

<sup>(2)</sup> Voir J. Sion, L'Asie des Moussoms, pp. 12, 14, 15, 21, 14. Cf. des pages — qui gardent teux intérêt — de Buckin, Hist, de la civilisation en Angleterre, trad. fr., t. 1, pp. 86, 87, 159; « Dans le centre immense de la civilisation miatique, l'énergie de la race humaine est limitée, pour ainsi dire intimidée par les phénomènes qui l'enfourent. » Buckle oppose l'Inde et la Grèce.

« elle a imposé un pessimisme douloureux, une haine de la vie...; elle a suggéré — par transposition du fait en idéal — la conviction que l'alimentation raréfiée, ou l'activité amoindrie, étaient des moyens de salut ». Des secles de non-possédants, qui ne viseront pas à changer l'ordre social, « s'octroieront des compensations prestigieuses, des revanches incomparables dans l'ordre spirituel » (p. 135). Quant aux privilégiés, la satiété des biens, jointe à l'accablement physique, les poussera, eux aussi, en grand nombre, à l'évasion spirituelle.

٠.

La pensée indienne, — dont la littérature et l'art incorporent certains éléments, — Masson-Oursel l'a dégagée dans
une étude remarquable, à la fois très riche et très sobre, des
religions et des philosophies. C'est là qu'il faut chercher
l'essence de l'indianité. Non que des influences, dans ce
domaine, ne se soient exercées, et nombreuses, et variées :
mais la se trouve vraiment ce que l'Inde offre de plus caractéristique et de plus original. A travers la diversité, la multitude des doctrines, — qui est telle que l'histoire, « bien loin
d'[en] être faite, est à peine faisable » (p. 137), — et dans
leur évolution, Masson-Oursel discernera le principe d'unité
qui fait le génie propre de l'Inde.

Nous savons que la religion et la magie se confondent à l'origine (1). Le caractère magique de la religion primitive des Aryens — mais surtout des Aryens de l'Inde — est très marqué. Ce qu'ils cherchaient à s'assurer, « c'étaient les biens de ce monde : la subsistance ; un minimun de bien-être, voire la richesse ; une vie pleine, sans mort prématurée ; une descendance mâle. . » (p. 144). Il fallait trouver les moyens

<sup>(1)</sup> Voir t. XI, pp. xxxi et suiv.

d'agir sur les choses, la formule appropriée. (Ce n'est pas, remarque Masson-Oursel, la vérité; car la formule permet d'obtenir ce qui est contraire aux lois naturelles.) « L'être ne se conçoit qu'en fonction de l'agir » (p. 147). La mythologie des Védas, en partie héritée des temps indo-iraniens, a mixture » d'éléments divers, assez arbitrairement accrus peu à peu, a beaucoup moins de signification et d'importance que cette sorte de « physique religieuse » (p. 153) qui inventorie et manie les forces cosmiques (1). Au commencement est l'action : esse sequitur operari (p. 155). L'opération sacrificielle crée, conserve, transforme le monde (2). Il y a dans les mots, les accents, les intonations, les gestes, les chants, une valeur mystique, une efficience. La notion d'activité, karman, la formule rituelle, brahman (3) : voilà, dans la religion, ce qui servira de base à une philosophie - qui ne s'en distingue pas nettement, parce que la religion, ici, est plus abstraite, plus philosophique, elle-même, que mythique (4), comme elle tend à être plus individuelle que sociale.

Le brahmanisme est postérieur à la tradition védique; il en hérite, et il l'exploite. Cette exploitation du brahman par la caste qui le détient constitue l'orthodoxie. Mais le brahmanisme devait évoluer. Un « tournant décisif » fait de la méditation « un acte plus efficace que le rite lui-même », tend à substituer au sacrifice la connaissance, — le connaître n'étant qu'un cas, particulièrement opérant, de l'agir (p. 157).

<sup>(1)</sup> Sur les dieux de l'Inde, voir Chanthein du la Saussain, op. cit., pp. 224-326: c'est le « produit de plusieurs races et de plusieurs peuples »; « 3 339 dieux ont rendu hommage à Agni », dit un hymne rédique. Il y a, dans la religion populaire, une « cohne d'esprits et de démons », lhid., p. 406.

<sup>(2)</sup> La différence entre le sacrifice et la magle « cansiste simplement en ce que la magle s'adresse seulement ouz démons et aux puissances occultes, landts que le sacrifice est pour ainsi dire la magie officielle, celle qu'on exerce sur les dieux reconnus », ibid., p. 341.

<sup>(3)</sup> Avant d'être la formule puissante, le brahman était peut-être la force, le mana. Cf. Sörennion, Manuel d'hist. des religions, p. 242.

<sup>(4)</sup> Pp. 152 et suiv.; cf. pp. 227, 289, 281.

Le brahman, la puissance rituetle, c'était l'expression de la verlu sacerdotale et la justification d'une suprématie : l'âtman, essence de chaque être et élément de la vie universelle, révèle l'absolu à la conscience individuelle et lui assure l'éternité dans une sorte de panthéisme niveleur.

Au VI<sup>e</sup> siècle avant Jésus-Christ, l'hétérodoxie va, tout à la fois, s'accorder avec l'évolution du brahmanisme, le corriger par la préoccupation morale, et réagir sur lui. On suit avec le plus vif intérêt, dans l'exposé de Masson-Oursel, l'opposition et la pénétration réciproque du brahmanisme et du bouddhisme. Celui-ci, largement influencé par l'Iran (1), favorisé par les invasions continuellement venues du nord-ouest, s'est développé — ainsi que le jainisme — en milieu « fai-blement aryanisé, plus faiblement brahmanisé », au nord de la moitié inférieure du bassin gangétique (2).

Au rebours de l'optimisme brahmanique, - héritier de la tradition védique, - qui croit que les besoins de l'homme penvent être satisfaits, l'hétérodoxie est foncièrement pessimiste : elle dénonce l'inconsistance de l'humaine condition, la misère de l'existence (p. 162). Elle exprime une sorte de « désespoir collectif ». La transmigration, - samsára, conception particulière à l'Inde, différente de la métempsycose, condamne les êtres à un éternel devenir, à un unipersel effritement. Le karman, c'est, ici, cette activité qui petrit l'homme « de relativité, de misère » (p. 164). Le salut consistera uniquement à échapper à la vie de désir et de passion, à chercher la délivrance « par delà le bien et le mal » qui asservissent l'homme également. Il faut se détourner du monde, et par la connaissance, en scrutant les conditions de l'existence, se libérer ; car le bouddhisme, comme le brahmanisme évolué, mais d'un autre point de vue, stimule

<sup>(1)</sup> Sur ce point, voir S. Lievi, art. ellés, Revue de Paris, Jénrier 1625, pp. 542, 800.

<sup>(2)</sup> Voir pp. 53, 67, 161, 186,

la pensée (1). « Il-y a deux termes dont doit rester éloigné celui qui veut mener une vie spirituelle. Que sont ces deux termes P L'un, c'est la vie dans les plaisirs, livrée à la volupté et à la jouissance; elle est basse, sans noblesse, contraire à l'esprit, indigne, vaine. L'autre, c'est la vie de mortification; elle est triste, indigne, vaine. De ces deux termes, le parfait se tient éloigné; il a distingué la voie intermédiaire... qui conduit au repos, à la connaissance, à l'illumination, au nirvâna » : ainsi parle le Bouddha, l'illuminé, dans le célèbre sermon de Bénarès (2).

Deux Sauveurs, le Jina et le Bouddha, l'un et l'autre « de lignée princière, non sacerdotale » (p. 161), sont à l'origine de communautés composées de moines et de laïques, qui devaient aller se multipliant et aussi se diversifiant : le bouddhisme surtout, du Népâl dont il est originaire, s'est propagé en tous sens et a produit une immense littérature. Le brahmanisme était une religion nationale ; le jainisme est une secle : le bouddhisme est assez humain pour que toutes les mutations interasiatiques de peuples l'aient servi (p. 242). C'est une de ces religions de type universaliste, « prosélytiques », dont Cournot, dans ses considérations profondes sur « l'enchaînement des idées fondamentales », dit que leur avènement, en des temps qui — à l'échelle de l'histoire universelle — sont rapprochés, est une « révolution générale » ou une « crise » de cette histoire (3).

Le problème de la délivrance, qui est au cœur des doctrines hétérodoxes, pénètre le brahmanisme. Celui-ci ne renonce pas à un absolu, — là est sa différence sondamentale avec le bouddhisme, lequel nie toute substantialité, — mais il acceptera une conception évolutionniste, panthéiste, puis

<sup>(1)</sup> Sur l'influence de la dialectique des sophistes, voir p. 167.

<sup>(2)</sup> CHANTEPIE DE LA SAUSSAIE, op. cit., p. 189. — Quoiqu'il ait sub! aussi l'influence du popu, secie ascélique, le bouddhisme condamne les excès de l'ascèse.

(3) Truité, éd. Lévy-Bruhl, p. 650.

même théiste (1), un premier principe métaphysique s'incarnant en des sauveurs successifs du genre humain. Masson-Oursel montre bien que philosophies et religions, « traditions collectives concernant le salut et sa recherche » (p. 208), se distinguent à peine; et que, s'il y a toujours une orthodoxie brahmanique - gnose, forme, étiquette, - liée au dogme de la caste, en réalité la vie spirituelle est infiniment, librement diverse, et syncrétique. Car le bouddhisme, de son côte, au cours de son expansion dans l'espace, d'une parl accueille en masse « fables et superstitions populaires » (p. 213), d'autre part se charge de développements philosophiques où le dharma, le Bouddha, le nirvana sont concus différemment : une « complexité dogmatique nuancée à l'infini correspond au pullulement des sectes » (p. 226). L'orthodoxie, par un choc en relour, se codifie el, pour mieux se défendre contre le bouddhisme, qu'elle refoule hors de l'Inde, lui emprunte une partie de ses principes : « transmigration, vacuité universelle, compassion pour toutes les créatures » (p. 242).

Masson-Oursel se joue au milieu de textes innombrables et met dans ce chaos autant d'ordre qu'il est actuellement possible de le faire. Au terme, il arrive à caractériser un type mental qui diffère du type occidental comme du type chinois.



Nous avons vu les Aryens de l'Inde créer une civilisation brillante, sans s'y attacher fortement, et, au rebours des Aryens de l'Iran, — qui tendaient leurs énergies vers l'action extérieure, — intérioriser peu à peu leur activité.

Pas plus qu'elles ne contentent pleinement ceux qu'elles favorisent, les réalités de la vie ne révoltent ceux qu'elles

A cel héisme correspond la bhakti, « adoration confiante» (p. 202); et cette veine d'amour religieux comporte des rapprochements entre l'hindouisme et le christianteme, — sans impliquer nécessairement des rapports.

accablent. A chacun son dharma. Il faut accomplir sa destinée,
— ou, mieux, la surmonter. La vie ne vaut qu'en esprit, par
le pouvoir libérateur de l'esprit. L'ascétisme prépare l'affranchissement; la connaissance le procure. — Mais qu'est-ce, ici,
que la connaissance?

L'Inde ne s'est pas intéressée aux faits. Masson-Ourset observe que, même quand elle formule des techniques, c'est moins d'après l'expérience que par « canons relativement a priori » (1). L'Inde ne s'est pas intéressée aux faits : elle a poursuivi des fins transcendantes, « extérieures à l'ordre naturel, souvent à rebours de la nature ».

Ce n'est pas, cependant, au « cœur », à la façon d'un Pascal, qu'elle a demandé la révélation. Comme le dit Masson-Oursel, elle n'admettrait pas le Credo quis absurdum. La connaissance, pour elle, est acte. Sensation et imagination sont quelque chose de dynamique; entendement et volonté ne sont pas distincts. Les normes ne sont que création heureuse, qu'orthoprasie. La raison est une fiction grecque.

Quelle est, dans cette attitude de l'esprit, la part de la théorie, la part de la structure mentale P Structure et théorie se sont, semble-t-il, réciproquement fortifiées.

En définitive, l'apport essentiel du génie de l'Inde à l'humanité, c'est un élément psychique dont il ne faut ni rabaisser ni surestimer la valeur : le sentiment de l'activité créatrice. Masson-Oursel indique, par exemple, ce qu'il y a d'intéressant et de fécond dans la biologie dynamiste de l'Orient. Sans doute, la raison est le capital le plus solide de l'humanité. Ses origines se confondent avec celles mêmes de la pensée. C'est un des mérites du génie grec, un des aspects du miracle grec, de l'avoir dégagée, fortifiée, d'avoir créé notre

<sup>(1)</sup> De là tant de trailés scolastiques — sur les sujets les plus variés : voir, par exemple, pp. 110, 116, 121, 279, 289, 308, 347, 353, 379. Sur la contribution de l'Inde à la science, voir pp. 243 et suivantes, et Ruy, La Science Orientale, livre V, pp. 407-429.

science. Mais la raison n'est pas liée à un absolu mécanisme, et la positivité n'exclut rien de ce que comporte le réel.

.

Je pense que l'attachante personnalité de l'Inde ressortira bien de ce livre, triple et un. S'ils se placent pour l'étudier à des points de vue divers, les trois collaborateurs que j'ai eu le bonheur d'associer ont un objet unique, — qui est de la comprendre (1).

J'ajoute qu'invisible et présent quelqu'un encore a collaboré à l'œuvre. C'est le mattre qui, en France, — après les Burnouf, les Bergaigne, les Senart, — a jait faire tant de progrès à l'indianisme, Sylvain Lévi. Il y a collaboré, d'abord, par ce que doivent à son savoir et à sa flamme lous ceux qui travaillent dans ce domaine. Il y a collaboré aussi en m'aidant, aux origines de mon entreprise, à organiser ce volume. L'hommage que je lui rends m'est un devoir, et it m'est un plaisir : entre nous, en effet, outre les liens scientifiques, il y a ceux d'une amilié née au cours des lointaines années d'« apprentissage ».

HENRI BERR.

<sup>(1)</sup> Les trois premières parties et la conclusion sont l'œuvre de P. Masson-Oursel; la quatrième partie a été écrite, pour la littérature, par M== de Willman-Geabouska, pour l'art, par Ph. Stern.

# L'INDE ANTIQUE ET LA CIVILISATION INDIENNE

# ETNOR ANTIQUE

#### L'INDE ANTIQUE ET LA CIVILISATION INDIENNE

# INTRODUCTION LE SOL, LA POPULATION

## CHAPITRE PREMIER

L'Inde était prédestinée, par sa structure géographique, à devenir un des plus considérables foyers d'humanité. Elle forme à elle seule, dans la diversité de ses conditions naturelles, tout un monde, mais un isolement relatif la renferme sur elle-même. Terre par excellence de l'ascétisme, qui veut enri hir la vie spirituelle en détachant l'individu de son milieu, elle doit sa complexe originalité à sa séparation du reste de la planète.

Ce serait toutefois se condamner à ne rien comprendre de l'Inde que de chercher à l'expliquer par elle seule. La singularité des choses, des idées indiennes, ne s'apprécie objectivement que par leur mise en parallèle avec le bagage matériel et moral des autres fractions de l'humanité (1). D'ailleurs, ce pays

1. A. 1

<sup>(1)</sup> Notre Philosophie comparée (Alcan, 1923) a tenté de justifier cet usage de la méthode comparative pour la connaissance impartiale des divers types d'es prit humain et, en particulier, pour l'interprétation de la montalité indienne.

fut d'autant plus sensible aux actions du dehors qu'il vivait plus replié sur soi. Son histoire ne renferme rien de plus décisif que les successives influences qu'il a subies.

...

Le terme Inde a désigné, en diverses époques, des contrées bien différentes. Dans son origine persane, il connote le fleuve Sindhu, l'Ivêo; des Grecs; d'une façon dérivée, toutes les terres que trouve au delà de l'Indus quiconque entre dans le pays par l'ouest : à la fois les plaines septentrionales de l'Hindoustan et le Dékhan, autrement dit le « Sud », ce plateau triangulaire qui sépare le golfe Arabique du golfe du Bengale. Telle est l'acception classique du terme. Il faut imputer à des contingences, voire à des méprises géographiques, le fait que l'on a nommé Inde transgangétique la péninsule indochinoise, et Indes occidentales, - par opposition à celles d'Asie, - le continent américain. En ce livre, l'Inde désignera la portion du sol asintique comprise entre les 37º et 8º degrés de latitude nord (Ceylan atteint le 6°), entre les 67° et 98° degrés de longitude est, soit, en chiffres ronds, 4860 000 kilomètres carrés de superficie.

La plus ancienne partie de cette vaste contrée est le Dékhan, qui formait une île alors que l'Hindoustan n'était pas encore sorti des eaux. Cette « terre de Gondwana », pour l'appeler comme la dénomment les préhistoriens, résultait elle-même de la dislocation d'un continent austral qui s'était peut-être étendu à l'Afrique du Sud comme à l'Australie, et dont Ceylan, les Andaman, les Nicobar, la péninsule malaise demeurent des vestiges. Uncataclysme volcanique, qui submergea des terres très vieilles, donna au Dékhan sa forme péninsulaire, tandis que, vers le nord, des fonds marins crétacés non seulement émergèrent, mais se dressèrent à des altitudes qui atteignent presque le double des plus hauts sommets de l'Europe. Par ce

LE SOL 3

coup de basenle, l'Inde, solidaire jadis d'un continent austral, s'avéra partie intégrante de l'hémisphère septentrional. Deux golfes profonds s'étendaient béants de part et d'autre du seuil tout juste émergé qui reliait le Dékhan à l'Htmâlaya : les eaux tumultueuses qui raisselaient de l'énorme massif récemment surgi, d'un côté les cinq rivières du haut bassin de l'Indus, de l'autre la multitude de torrents qui alimentent le Gange, muèrent, par de gigantesques alluvions, une grande partie des golfes en bassins fluviaux.

L'Himālaya, « sējour des neiges », borne l'Inde au nord, en un arc de cercle oriente du nord-ouest au sud-est, enserrant dans sa concavité le plateau du Tibet, plus élevé que notre mont Blanc. Les cimes suprêmes, l'Everest, le Kinchinjunga (plus de 8 noc mètres), dominent les glaciers abrupts du Népal oriental et du Sikkim. A l'extrême nord-ouest, par le Karakorum, la choine s'articule au Pamir, ce a toit du monde », et se prolonge au fatte du plateau iranien (de 2000 à 4 000 mètres) par l'Hindu Kush. Al'est, elle se confond avec le chaos birman, rangées de montagnes orientées du nord au sud. L'Inde se trouve donc hermetiquement close au nord de ses grands bassins fluvianx et à l'est du Bengale. Du côté ouest, la rive droite de l'Indus est surplombée par les hautes terres de l'Afghanistan et du Béloutchistan ; mais ici des passes célèbres par leur rôle historique donnent accès à la plaine indienne.

Le reste du pays est circonscrit par la mer ; la pointe de la presqu'ile s'affine vers le sud : le Dékhan proprement dit s'arrête aux monts Nilgiri, à l'est de Calicut, mais se prolonge en un massif annexe qui forme le cap Comorin. Vers le nord, il commence au versant méridional des vallées opposées du Son et de la Narbadă ; son dernier éperon au nord-est est le Răjmahâl, que contourne le Gange avant de s'épanouir en delta. Deux chaînes de Ghâts délimitent la lisière du plateau. Les Ghâts de l'ouest forment une ligne continue, bordant la

côte depuis la Narbadă jusqu'à l'extrême sud, avec des altitudes qui varient entre 600 et 1 200 mètres, mais qui, dans la partie méridionale, dépassent 2 000 mêtres (Dodabetta, 2 640 mètres). Cette muraille rend la côte ouest extrêmement difficile d'accès. De cette chaîne, en des points souvent très proches à vol d'oiseau de la côte occidentale, naissent les cours d'eau qui se déversent sur la côte orientale. Ils n'y parviennent qu'après avoir franchi la trame plus lâche des Ghâts de l'est, dont l'altitude est moindre (600-1 200 mètres). La série de leurs alluvions a créé, le long du rebord oriental du plateau, une bande de plaines dont la largeur moyenne est de 80 kilomètres. - La lisière nord du Dékhan est bordée par les Vindhya, collines qui s'étendent depuis le versant septentrional de la vallée de la Narbada jusqu'à la plaine gangétique. Les Aravalli constituent, à l'ouest, le fatte de cette terrasse qui s'incline doucement vers l'est. De l'extrême nord à l'extrême sud, le plateau s'abaisse ainsi d'ouest en est ; il faut reconnaître là un des faits les plus importants de la géographie de l'iude. Enfin le massif des Cardamon, ossature du cap Comorin, se poursuit par une chaussée de récifs qui jette comme les piles d'un pont entre le continent et Ceylan. que domine le pic d'Adam.

Le régime des eaux dépend de la structure orographique, mais il la modifie. Non seulement les fleuves du Dékhan ont fragmenté en tronçons la ligne des Ghâts de l'est, mais l'Htmâlaya lui-même est percé par l'Indus et par son affluent, la Sutlej, par la Gogrà et le Brahmapoutre, affluents du Gange.

Une sorte de symétrie inverse caractérise les deux puissants fleuves de l'Hindoustan. Les cinq rivières du haut bassain de l'Indus ou Penjab figurent comme un delta à rebours, sillonné de riches vallées, tandis que le coura inférieur du fleuve, entre deux déserts torrides, s'écoule pour ainsi dire hors du monde humain. Le Gange, lui, parcourt d'un bout à l'autre des terres fécondes, en recueillant les eaux de tout le

LE SOL 5

versant sud de la chaine, mais il disperse ses flots en un delta où la luxuriance de la vie confond les imaginations européennes. Et si, au lieu d'envisager le Gange, on considère le Brahmapoutre, le parallélisme avec l'Indus devient saisissant : Indus et Tsang-po (nom tibétain du Brahmapoutre) naissent assez près l'un de l'autre, sur le revers nord des crêtes himâlayennes, se dirigent en sens contraires, contournent pareillement la formidable muraille et la ravinent, puis font irruption soudain dans les bas terrains.

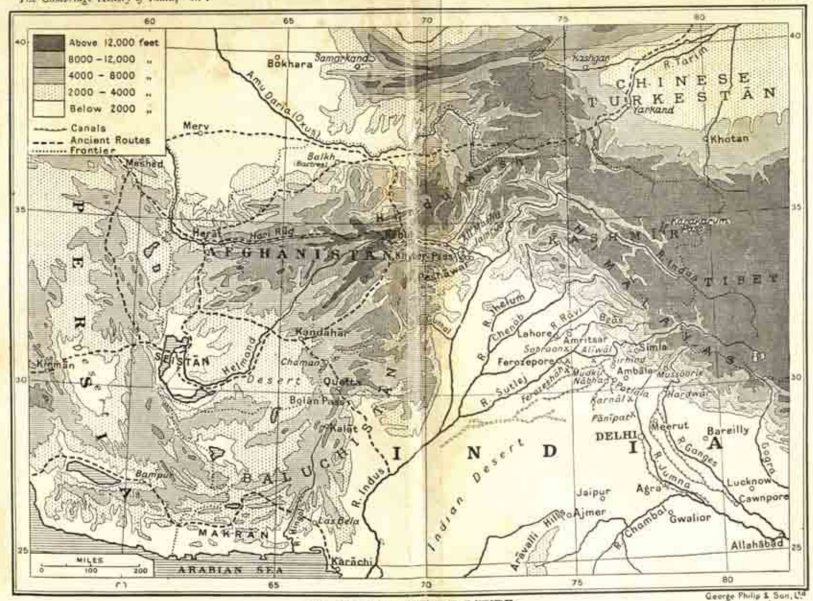
La Jumna, sœur jumelle pour ainsi dire du haut Gange, lui apporte, par le Chambal, les caux des mouts Vindhya; plus bas, sur la même rive droite, le Gange reçoit par le Son le reste des eaux qui tombent sur la lisière nord-est du Dékhan. L'irrigation du plateau est l'œuvre des fleuves que nous avons signalés courant d'ouest en est : Mahānadī, Godāvarī, Kitsna, Kavéri. Deux seuls cours d'eau réellement importants s'échappent de la partie nord-ouest du plateau vers le golfe Arabique; ils sont parallèles et voisins: la Narbadā et la Tāpti.

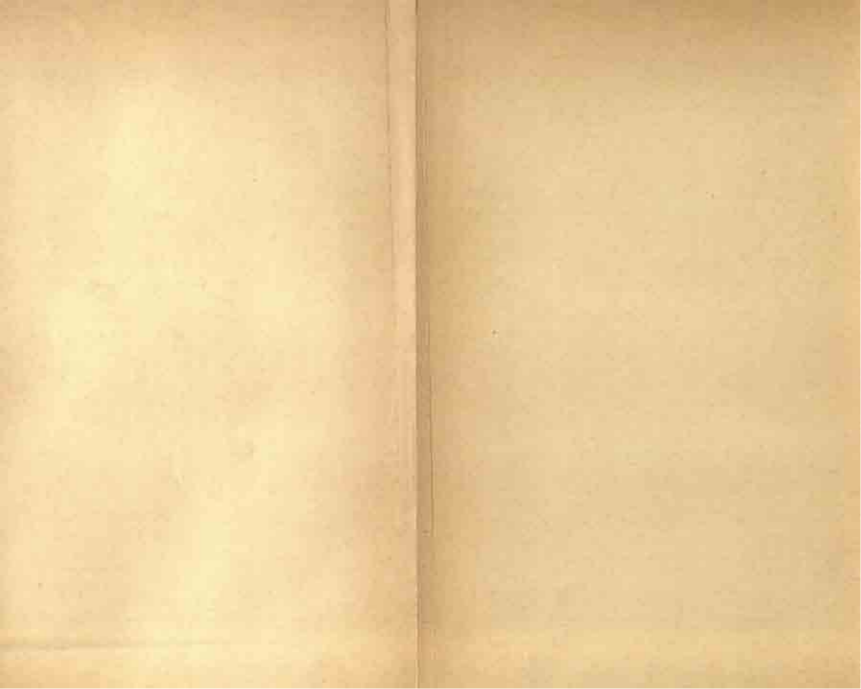
Deux facteurs essentiels régissent l'hydrographie de l'Inde : d'une part, l'inépuisable réserve de glaces et de neiges que recèlent les cimes de l'Himâlaya et les névés tibétains ; d'autre part, le vent qui, en été, puis en automne, souffle du sud au nord à travers le golfe du Bengale. Cette « mousson » projette contre l'Himâlaya des pluies diluviennes, qui atteignent au Bengale une intensité sans analogue en aucune autre partie du monde, mais qui sont encore considérables sur tout le versant nord du bassin gangétique; toutefois leur importance diminue à mesure que l'on remonte vers les sources du fleuve. Entre Gange et Indus, l'irrigation se raréfie; un immense désert s'étend jusqu'au golfe Arabique. Au delà, dans la direction de l'ouest, c'est le Béloutchistan, partie la plus sèche de l'Iran et l'une des régions de la terre où il pleut le moins. En d'autres termes, alors que l'Indus s'alimente principalement des neiges du Karakorum et de l'Hindu Kush, le Gange reçoit des eaux, mais l'intervalle n'est pas large entre les contreforts himálayens et la pointe septentrionale du désert qui s'étend jusqu'au golfe Arabique. Ce pertuis marque un point stratégique de premier ordre; les destinées de l'Inde s'y décidérent en de nombreuses circonstances.

Des bouches de l'Indus à la région de Baroda, les communications sont entravées par de vastes marécages, à la lisière du désert. Ce furent donc, à toute époque, surtout des navigateurs qui gagnèrent Surate, comme nous débarquens aniourd'hui à Bombay. Mais on ne trouve alors que les vallées encaissées de la Narbada et de la Tapti, puis les massifs montagneux d'où elles dérivent. Le reste de la côte, inhospitulière aux marins, ne comporte aucune brèche faite à travers les Ghats. Aucune, sauf, au-dessous de Calicut, la trouée de Coimbatore, avant le bloc des Cardamon. Cette voie naturelle joua un rôle dans l'histoire du Dékhan, mais limité à l'extrême sud. Par contre, la communication est simple, tout le long de la côte de Coromandel, du cap Comorin au delta du Gange : la meilleure voie de pénétration vers le sud se trouve donc dans l'extrême est, tout au bout de la vallée gangétique. Ce fait est d'une singulière portée.

Il nous faut maintenant énumérer les principaux accès terrestres à ce monde quasi fermé, l'Hindoustan. Procédons d'ouest en est.

Sur la frontière occidentale, l'Inde est dominée par les contreforts du plateau iranien. Une première route consiste à longer, au rebord de ce plateau, la côte du Béloutchistan. Les forces d'Alexandre ont en partie cherché de ce côté leur chemin de retour, et l'idée fut désastreuse. Une seconde, venant du Seistan (Drangiane), quitte le cours du Helmend pour gagner Kandahar, l'antique Alexandrie d'Arachosie, s'infléchit au sud-est et franchit la passe de Bolan, barrée aujourd'hui par le fort de Quetta. C'est par là que Cratère fit regagner l'Occident à la partie de l'armée d'Alexandre





LE SOL

qui utilisait des eléphants. Les anciens ont souvent suivi, plus au sud, le cours de la Múla; plus au nord, les vallées detroistorrents: le Gomal, le Tochi et le Kurram. Une troisième route, praticable à la fois pour qui arrive du Seistân, pour qui vient de Hérat par le Hart-roud, et pour qui a quitté les basses plaines de l'Oxus, au nord du plateau iranien, après Balkh (Bactres), par Bâmiyân, consiste à descendre le cours de la rivière de Kaboul, affluent de l'Indus, et à franchir la passe de Khaïber. La citadelle de Peshawer, l'ancienne Purusapura, commande ce défilé, principal accès de la terre indienne.

L'Htmålaya dresse sur la frontière nord des obstacles presque partout infranchissables. Les abords du Cachemire, autres que le cours de l'Indus, sont hérissés de difficultés. Toutefois la passe du Dras est praticable pendant la plus grande partie de l'année (3 443 mètres). Ensuite la haute Sutlej fait brèche dans la chaîne, en direction du Penjab, L'accès au Tibet peut être tenté, en certains mois, par les défilés que l'on trouve au nord d'Almora, près de l'extrémité occidentale du Népal; pais, à l'autre extrémité, au Sikkim, sur le flanc oriental du Kinchinjunga.

Vers l'Orient, les communications avec la Birmanie ne sont faciles que par mer. Les chaînes parallèles qui, du nord au sud, délimitent les vallées de l'Iraouaddy, de la Salouen, puis du Mékong, lui-même tout proche du haut Yangtsékiang, rendent fort malaisé le passage vers la Chine, bien qu'entre les 25° et 30° degrés de latitude les fieuves qui descendent au golfe du Bengale et ceux qui s'acheminent vers le Pacifique soient étrangement voisins.

## CHAPITRE II

Ī

CRITERES ETHNIQUE ET LINGUISTIQUE.

Nons ne disposons que de données très incertaines sur la démographie de l'Inde à travers l'histoire. Depuis son exploitation par des populations stables, ce fut en grande partie un pays agricole. Lors du recensement de 1911, il n'y avait encore que 9,5 p. 100 de la population qui vécôt dans les villes. La densité varie considérablement selon l'aptitude du sol à la culture : ainsi, à la même date, elle n'était que de 2 habitants par kilomètre carré au Béloutchistan et de 14 au Cachemire, alors qu'elle s'élevait à 213 au Bengale et 261 au Cochin. Le Penjab cotait seulement 68, tandis Madras atteignait 112, le Bihar et l'Orissa 137, les Provinces Unies 165, Travancore 175, L'opposition entre la stérilité relative de l'ouest et la fertilité de l'est n'est pas moins frappante quant à la fécondité humaine qu'en ce qui concerne le rendement du sol. La loi qui régit l'une et l'autre consiste en l'irrigation du pays. La preuve s'en trouve dans le développement de certains districts du Penjab. depuis qu'ils sont mieux arrosés.

La répartition du peuplement ne varie pas seulement par la quantité, mais en nature. Aucun pays ne renferme des types humains plus différents. On rencontre dans l'ouest, du Cachemire au Răjputâna, de la plus pure race blanche. L'élément noir règne au Dékhan, sans toutefois présenter la chevelure et les lèvres des négroïdes. Les jaunes aux pommettes saillantes habitent les abords du Tibet et la haute Birmanie. Bien que des croisements aient mêlé à l'infini ces types divers, les contrées gardent une population d'autant plus caractéristique qu'elles sont moins facilement cultivables, soit comme désertiques, soit comme accidentées. Par exemple, le centre du Dékhan recèle encore des éléments très primitifs.

L'existence des gros contingents humains dans les plaines les mieux arrosées, principalement au Bengale, montre que ces terres ont attiré de fortes migrations. Les couches disparates de population qui se superposent ou se confondent dans la masse indienne représentent des apports successifs. Ce que nous appellerions volontiers « la loi de l'eau » n'a pas joué à l'intérieur du monde hindou comme en vase clos; les peuplades qui firent irruption dans les bassins de l'Indus on du Gange. venaient des zones circonvoisines. On s'étonnera peut-être qu'un pays entouré de contrées à peine peuplées ait pu recevoir des immigrants en nombre suffisant pour implanter des types qui se maintinrent ou reparurent à travers les croisements. Cette difficulté ne se résout que si l'on admet que les conditions physiques d'antan différaient des conditions actuelles. Ce que nous savons de l'évolution des climats en Asie centrale ou moyenne fait supposer un desséchement graduel, qui rendit quasi désertiques des régions jadis très habitées : tels le Turkestan et le Béloutchistan. Chassées par la famine, maintes populations s'infiltrèrent peu à peu dans l'Inde. Resterait à expliquer le passage, dans un domaine aussi fermé, de migrations importantes. Les invasions extrémement anciennes eurent lieu peut-être en des ages où la chaîne htmālayenne n'était pas aussi élevée qu'aujourd'hui; l'érection de massifs gigantesques priva de pluie certaines régions; d'autre part, les communications avec l'Iran ou la Chine n'ont pas toujours exigé d'aussi rudes expéditions que de notre temps. Enfin la stérilité croissante des confins indiens se peut expliquer aussi par des déboisements imprudents.

La distinction simpliste entre blancs à l'ouest, jaunes à l'est et noirs au sud ; voilà un témoignage de la pluralité des races. Mais le critère de la race est si flou qu'il paraît sage d'y recourir le moins possible : au contraire, les données de langage offrent une objectivité rigoureuse. La distinction entre les familles de langues, la connexion des idiomes de même famille fournissent des faits autrement surs que l'ethnologie. Nous admettons donc, sous l'influence d'une magistrale école de linguistique, que les langues sont surtout ce qu'il faut confronter pour s'enquérir des éléments constitutifs de l'indianité. Toutefois on n'esquive pas les problèmes de la race. La meilleure façon de réduire le risque de méprise est de conserver en mémoire ce principe qu'on ne doit jamais postuler une correspondance régulière entre la distribution des peuples et celle des langues. Il est, par exemple, avéré que le terme « indo-européen » désigne une communauté d'idiome, non un type ethnique homogène (1).

Le fonds le plus archaïque de la population devait parler des langues mundă ou kolariennes (Kôl), qui s'apparentent au groupe indochinois mon-khmer (2). Elles sont encore parlées en quelques points des provinces centrales (tribu des Kurku, monts Mahâdev) et dans l'Hîmâlaya (100 000 individus); mais surtout dans le Chota-Nagpur (mundari, kharia,

<sup>(1)</sup> On trouvers plus loin, dans ce livre, un expose du problème linguistique indien. Nous n'y touchons ici que dans son rapport avec le problème ethnologique.

<sup>(2)</sup> Pégou, Cambodge, Annam, Assam, Birmanie, iles Nicobar, Idiomes mon ou talaing, khmer ou cambodgien, moi de la chaine annamitique; divers parlers des bassins de la Salonen et du Mékong, comme de la presqu'ile de Malacca; le nicobarais; le khasi parlé en Assam (V. Paryluski, in XXXVIII, p. 200).

korva, santali, 3 millions). L'extrême dispersion des ilots humains parlant des langues de ce type atteste l'ampleur de leur extension primitive; ampleur que confirme l'onomastique des lieux (1). Le P. Schmidt, qui a groupé ces idiomes sous le nom d' « austro-asiatiques », y voit une section de la famille des langues « austriennes » et un « trait d'union entre les peuples de l'Asie centrale et de l'Austronésie ». Trait d'union, certes; mais connexion avec une famille plus vaste?

J. Przyluski, un excellent juge, opine que la théorie demeure conjecturale, car il est téméraire de grouper ensemble la munda agglutinante et l'annamite monosyllabique. Cette couche linguistique doit se superposer à d'autres parlers plus anciens encore, dont subsistent des vestiges en Malaisie (ibid., 385).

Les populations de langues munda, Kôls à peau relativement claire, hommes aux cheveux ondulés - non crépus - comme les autochtones de la Birmanie, de l'Assam, de l'Indochine et de l'Australie, apparentés aux Veddas de Ceylan, aux Toalas des Célèbes et aux Batin de Sumatra, ont été récemment rattachées, par l'hypothèse d'Uxbond (1928), à la race magyare. Elles furent recouvertes par l'afflux des Dravidiens au teint très foncé. Dans l'ignorance de leur origine, on a rapproché ces derniers des Australiens, des Étrusques, des Finno-Ougriens (F. O. Schrader, Zeitschrift für Indologie, III, 1, 112). Dravida ne représente qu'une transcription de damila, tamoul ; le mot ne fournit aucune indication sur l'origine ethnique. La race dominante au Dékhan peut être prise pour caractéristique de ce peuple : petite stature, peau noire, face allongée, nez large. Les langues dravidiennes, parlées par 63 millions d'Hindous - environ le cinquième de la population totale. - règnent sur la presqu'île, sauf dans le nord-ouest du Dékhan jusqu'à Goa, domaine du marathe. Le

<sup>(</sup>f) S. Lavr. VX. 1923.

canarais et le malavalam, dans la moitié ouest du Dékhan, le tamoni et le télougou, dans la partie est, forment une masse compacte. Le gondi et le kolamt, dans les Provinces Centrales, le kui et le kurukh, dans l'Orissa et le Bihar, se réduisent à des tlots de plus en plus fragmentés. Mais le malto qui subsiste entre le Bihar et le Bengale, au nord-ouest du delta gangétique, et plus encore la survivance d'un idiome dravidien, le brahui, en Beloutchistan, parmi des langues iraniennes, montrent que les langues de type dravidien ont du être très répandues sur l'Inde entière. Les groupes septentrionaux de populations parlant ces idiomes sont de civilisation très basse, les Gonds et les Bhils; ils avoisinent des indigenes de langue munda. Au contraire, les Dravidiens du Sud possèdent une haute culture : leurs parlers donnérent lieu à des littératures raffinées, sous l'influence, il est vrai, de la littérature sanskrite. «La littérature télougou, écrit J. Bloch, ne remonte pas au delà de l'an 1000; le plus ancien texte canara date des environs de l'an 500 ; la littérature tamoule remonte sans doute plus haut : mais tous les alphabets dravidiens dérivent d'alphabets de l'Inde septentrionale du 196 ou du v\* siècle » (IX, 350). Malgré la date tardive de leurs littératures, les Dravidiens ont possédé, dès l'antiquité, une civilisation originale; des dynasties, dont les noms se conservèrent, jouaient un rôle important au me siècle avant Jésus-Christ.

L'Inde dravidienne fut conquise par l'immigration indoeuropéenne, vers 1500 avant notre ère. Cette immigration a rencontré les obstacles naturels qui morcellent le pays en régions disparates, ainsi que l'hostilité des peuples relativement autochtones. L'assimilation fut donc très inégale, selon les contrées, comme selon les époques. Ainsi, l'invasion s'étant produite par le nord-ouest, le Penjâb est indo-européen depuis environ 3 000 aus ; mais la vallée du Gange ne fut que graduellement soumise au cours du millénaire qui précéda notre ère, et l'assaut donné au Děkhan n'a triomphé qu'à l'ouest et au nord du plateau; il rencontre aujourd'hui encore une résistance insurmontée. D'autre part, à travers l'Htmålaya et les vallées birmanes, s'est produite une infiltration continue de Mongols; important tout le long de la vallée gangétique, ce facteur prédomine au Bengale. Ces deux éléments, indo-euro-péen et mongol, l'un occidental, l'autre oriental, achèvent de déterminer la structure démographique de l'Inde septentrionale.

Les Mongols indiens présentent, à des degrés variables, les caractères de leur race : face large, teint jaune brun, petite taille, pommettes saillantes, yeux à la chinoise. Ce type abonde au Tibet et dans les hautes vallées du Bhutan, du Cachemire, du Népăl ; il a fusionné, au Bengale, avec l'élément dravidien et formé un métissage auquel se mêle, en moindre quantité, du sang indo-européen; mais il se manifeste aussi, aux confins nord-ouest, chez les Hezara et Aīmak de l'Afghanistan, établis d'Hérat à Kaboul, lesquels, au nombre d'un demi-million, abandonnent de nos jours leur langue pour adopter le persan. L'entrée de ces Mongoloïdes n'a pris qu'exceptionnellement l'allure d'une irruption violente : lors du déplacement des Hiong-nou et au temps de Gengis-khan. L'empire de Tamerian et la dynastie indienne des Grands Mogols ne se rattachent à la souche que par de lointaines origines; ils dérivent de facteurs turcs et musulmans.

L'invasion indo-européenne, au contraire, donna lieu à une conquête progressive, qui remplit l'histoire. Elle installa, sur l'ensemble des races inégalement mélées, l'hégémonie d'une civilisation supérieure; par elle furent imposés à la culture indienne ses traits les plus caractéristiques.

11

LA SOUCHE INDO-EUROPÉENNE ET LE RAMEAU ARYEN.

Que la plupart des langues de l'Europe et celles de la moitié occidentale de l'Asie, abstraction faite des idiomes turcs et sémitiques, présentent une communauté foncière, c'est là une découverte d'immense portée. Elle fut préparée par un mémoire qu'adressa, en 1796, sir William Jones, l'ancêtre des indianistes, à la doyenne des « Sociétés asiatiques », la Société du Bengale: la preuve s'y trouvait d'une connexion entre le sanskrit et les idiomes de la Perse antique, de la Grèce et de Rome, comme des Celtes, des Germains et des Slaves. La grammaire comparée de F. Bopp (1791-1861) donna de cette intuition géniale un développement systématique.

La place qu'occupent les langues indo-européennes de l'Inde parmi la diversité des idiomes de même famille sera précisée plus loin. Bornons-nous ici au problème de la répartition géographique des peuples qui parlaient ces langues. La linguistique n'ayant pas donné à cette question une solution satisfaisante, la parole est à l'archéologie, mais cette dernière ne s'est pas encore proponcée.

Les indices linguistiques s'obtiennent en recherchant les mots communs aux multiples langues indo-européennes; le peuple primitif, parlant la langue mère, devait habiter un pays où poussent bouleaux et hêtres, où se cultive l'orge, où s'élève le cheval. On a pensé à la Bactriane, au Turkestan chinois. Mais le hêtre ne pousse pas à l'est d'une ligne qui se tirerait de Königsberg à Sébastopol, et de là droit au sud à travers l'Asie Mineure. Comment préciser, à l'ouest de cette ligne, une contrée à la fois de culture et de pâturages ? Quoique la science allemande ait envisage la Germanie, il y a là, semble-t-il, un préjugé injustifié, car ce pays était, aux époques préhistoriques, et pour longtemps encore, couvert de forêts ; d'ailleurs, Sigmund Feist a prouvé que les Germains, s'ils apprirent un dialecte indo-européen, n'étaient pas de souche indo-européenne. Gardons-nous donc d'employer l'expression si usuelle d' « indo-germanique » pour désigner l' « indo-européen ». Giles localise l'habitat de la plus ancienne nation de langue indo-européenne dans la région

fermée à l'est par les Carpathes, au sud par les Balkans, c'esta-dire dans les plaines du Danube moyen. Les steppes de la Russie méridionale peuvent encore être prises en considération. Les migrations vers l'Asie s'effectuèrent donc soit par le nord de la mer Noire et par le Caucase (H. Hist) ou par delà la Caspienne, soit, après traversée du Bosphore, par l'Asie Mineure (Giles). J. de Morgan situe l'origine archaïque des Indo-Européens dans la Sibérie occidentale; selon lui, la population sibérienne s'est déversée tant vers le Danube que vers l'Iran ou l'Extrême-Orient; retenons en tout cas, de son enseignement, un grand fait, le refroidissement de la Sibérie, qui contraignit à l'émigration des habitants des steppes (1).

La tentation de jalonner les invasions indo-européennes demeure utopique. Certaines données s'interprétent diversement, selon les hypothèses que nous venons d'indiquer. L'existence des Tokhariens qui, entre Koutcha et Turfan, au nord du Lob, parlérent, pendant les six premiers siècles de notre ère, une langue indo-curopéenne, témoigne d'une migration indo-européenne établie aux confins de l'extrême Asie; or, leur langage était du type occidental centum, non de la forme indoiranienne catam. Par contre, les ancêtres des Indo-iraniens ont passé ou se sont établis en Cilicie : le fait est attesté par les fouilles de Boghaz-Keui (1909), site de l'ancienne capitale des Hétéens. Déjà la langue hittite s'apparente à l'indo-européen, soit qu'elle en ait pleinement le caractère (Hrozny, 1916; Marstrander, 1919), soit que la flexion indo-européenne vienne du hittite (Savce, 1920). Mais il y a plus : le royaume de Mitani, riverain du Haut-Euphrate, contractant vers 1400 avant notre ère un traité avec l'empire hittite, prend à témoin des divinités identiques à celles de l'Inde : Mitra et Varuna, Indra et les Nasatyas (2). Personne, certes, n'a réfuté la supposition de

<sup>(1)</sup> Revue de Synthèse historique, XXXIV.

<sup>(2)</sup> Tenir compte, toutefois, de la réserve faite par R. GROUSSEY, L.XIX. p. 9, u. 1.

Sten Konow, que ces cultes auraient essaimé de l'Inde aux confins de la Cappadoce; mais il semble plus plausible d'y trouver la preuve d'un passage des protoAryens en Asie Mineure et en Syrie, comme il y eut de leur part une migration vers l'Iran. Des affinités se manifestent entre l'onomastique indo-européenne et celle des Kassites, peuple qui, vers 1600 avant Jésus-Christ, nous est signalé entre l'Iran et la Chaldée, dont il devait s'emparer.

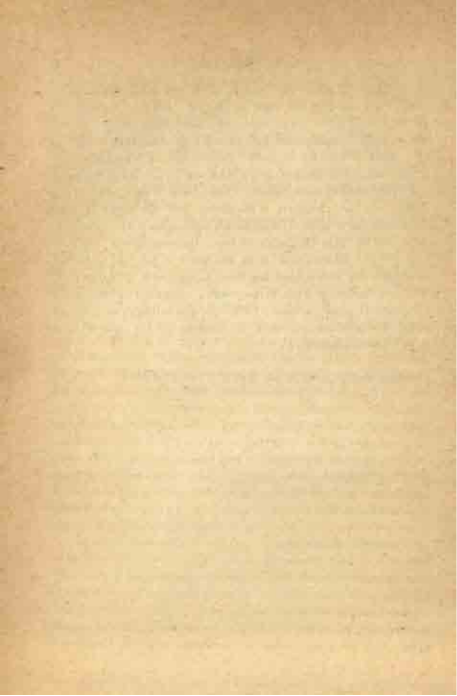
Aucune trace d'une influence aryenne primitive n'ayant été signalée en Arménie, il semble peu vraisemblable que les Aryens soient venus d'Europe en traversant le Caucase. Il paratt préférable d'admettre que d'un habitat primitif centre-asiatique ils se répandirent tant vers le golfe d'Alexandrette à l'ouest, que vers l'Iran et ensuite l'Inde à l'est.

Le nommème d'Iran signifie « séjour des Âryens » (drydndm). Les immigrants de langue indo-européenne s'y répartirent en plusieurs fractions : Médes, Perses, Bactriens, Sogdiens. Un rameau de la même souche, passant par la vallée de Kaboul, gagna l'Inde. La première identité linguistique de ces rame aux se prouve par la très exacte correspondance entre l'idiome des parties archaïques de l'Avesta, les « gâthà », et le védique, ou présanskrit. Les plus anciens textes religieux de la Perse et de l'Inde attestent ainsi une communauté de langage et de pensée qui nous assure d'une même origine. Quoiqu'on ait jadis appliqué le nom d'Aryens à l'ensemble des Indo-Européens, il convient de ne désigner par ce mot que la souche proto-iranienne et proto-indienne.

Nos inférences relatives à la vie des Indo-Européens sont très incertaines. Ils utilisaient le bronze et l'or, ils tissaient des vêtements. Capables d'agriculture, ils se livraient surtout à l'élevage. Ils devaient avoir une organisation qui les rendait aptes à vaincre et à régir des peuples moins avancés. Leurs familles présentaient le type agnatique. Ils pratiquaient un culte du feu; leurs dieux consistaient en des forces

naturelles: le terme de delwos, d'où ont pu dériver deva. bisc, deus, connote un être lumineux, céleste. Quoique les livres abondent sur un tel suiet, bien imprudent qui préciserait davantage, ou même qui affirmerait trop catégoriquement ce que nous venons de hasarder. Par contre, le rameau aryen, grace aux parallélismes entre l'Avesta et le Rgvéda, nous est relativement bien connu. Sans faire d'une telle étude l'objet de ce chapitre, n'omettons pas de signaler que J. Vendryes a note d'importantes analogies entre deux des branches les plus éloignées du tronc indo-européen : l'italicoceltique et l'indo-iranien. Ainsi brahman = flamen : sepelire, a rendre des hommages funèbres », équivant à saparyali, rendre hommage »; le verbe credo correspond au substantif graddha. Il v eut, de part et d'autre, des collèges de prêtres. sorte d'aristocratie sacerdotale. Grande en fut l'importance dans le monde indien (1).

<sup>(1)</sup> Mém. Soc. Ling., XX, p. 165; XXI, p. 40.



### PREMIÈRE PARTIE

#### L'HISTOIRE

## CHAPITRE PREMIER LES TEMPS PRÉHISTORIQUES

A peine l'Inde a-t-elle une histoire; et les documents écrits dont nous disposons pour retracer les principaux facteurs de cette histoire ne remontent même pas au temps d'Alexandre. C'est dire que les incertitudes de la préhistoire s'étendent, en ce domaine, jusqu'à une basse époque.

Les populations les plus arriérées de l'Inde actuelle, les Gonds par exemple, qui se trouvent encore à l'âge de pierre, ont quelque chance d'attester la façon de vivre des habitants primitifs du Dékhan, lorsque cette plus vieille terre indienne appartenait moins à l'Asie qu'à l'Austronésie. Ils subviennent à leurs besoins par la chasse, usant d'arcs et de flèches. R. B. Foote a découvert dans le district de Bellary (prov. de Madras) un atelier de potier datant du néolithique, et attestant déjà un progrès sur les hommes du quartzite, qui n'employaient que des ustensiles de pierre. Les tombes découvertes par Cockburn, dans le district de Mirzâpur, sont des témoins de l'époque néolithique. Les sépultures mégalithiques effectuées ultérieurement renferment les premiers objets métalliques; elles relèvent d'une civilisation qui pratiquait l'industrie minière, ainsi que

la pêche des perles, dont les vestiges abondent dans les cimetières du district de Tinnevelly. En aucune partie de l'Inde le bronze n'apparaît avant l'âge du fer; E. J. Rapson a cru pouvoir discerner que le Rgyéda désigne sous le nom d'ayas (latin. aes) le cuivre, et que le « cuivre noir », cudma auas, ou fer, intervint sculement dans le Yajus et l'Atharva (LXXIII, 56), Il appartint à l'élément arven d'introduire le fer dans le Dékhan. Les formes des objets métalliques ont commence par copier la forme des objets de pierre et de poterie : une gradation continue a dù se manifester ainsi quant à l'emploi successif des diverses matières et quant à la fabrication des objets ouvrés. Sans doute l'armement, l'outillage métallique des Arvens leur assurèrent-ils une prépondérance sur des adversaires attardés à l'âge de pierre. Le fait est que, dans l'Inde du sud, le fer remplace immédiatement la pierre, tandis que, dans le nord, un âge du cuivre s'intercale entre les deux époques. Les découvertes faites au Chota-Nagpur, ainsi qu'à Cawnpore, en témoignent. L'absence d'un âge de bronze entre ceux de la pierre et du fer est un trait propre à la préhistoire indienne : ajoutons que les objets de cet alliage renfermés dans les tombes de Tinnevelly ne sont jamais des armes.

Ce que nous avons dit de la géographie humaine implique une reconstitution hypothétique de la préhistoire. Nous ne reviendrons pas ici sur l'assujettissement par les Dravidiens des peuple de langue mundà, ni sur la conquête ultérieure des nations dravidiennes par les Aryens, bien que ce soient là les événements décisifs du préhistorique indien. Si les aborigènes sont de la famille des Malayo-Polynésiens; si les Dravidiens s'apparentent soit aux Australiens, soit aux Samoyèdes; si les Aryens ont essaimé soit des plaines danubiennes, soit des steppes sibériennes; de toute façon, la population résultant de ce croisement forme un chaos de races, et l'on s'explique qu'elle cherche aujourd'hui encore son unité.

Depuis 1924, un élément nouveau s'impose à la réflexion des

historiens : la découverte d'une civilisation préarvenne qui semble apparentée à celle de la Mésopotamie, dans le bassin de l'Indus. Les fouilles ont eu lieu à Mohenjo-Daro (district de Larkana, province du Sindh), sous la direction de Rakhal Das Banerji, et à Harappa (district de Montgomery, Penjab), par les soins de Dava Ram Sahni. Dans les bâtiments exhumés furent trouvés ; bijoux, couteaux, sceaux couverts d'une écriture encore indéchiffrée, ainsi que d'effigies de taureaux offrant une singulière ressemblance avec des motifs sumériens remontant aux débuts du IIIº millénaire avant notre ère (C. J. Gadd et Sidney Smith). La révélation, par sir John Marshall, de ces résultats obtenus par l'Archaeological Surpen (1), trouva un écho immédiat et sympathique de la part d'A. H. Sayce, qui fut frappé de la similitude entre ces taureaux et ceux de Susiane. Il y aurait imprudence à trop conclure de ces affinités; cependant on paratt rencontrer là une civilisation suméro-dravidienne, qui construisait en briques avec une perfection remarquable et ornait les demeures de véritables objets d'art. En tout cas, on peut, sans aucune témérité, admettre que, dès avant la conquête arvenne, l'Inde du nord-ouest fut en relations avec les empires mésopotamiens (2). Il ne semble pas impossible que le cuivre, récemment introduit dans la civilisation penjabique attestée par les fouilles de Mohenio Daro, ait été importé de Babylonie. Sir John Marshall, par contre, n'engage que sa responsabilité propre en rattachant cette civili-

(2) Une hypothèse troublante, peut-être pleine d'avenir, se fait jour par les rapprochements que Guillaume de Reveay établit entre la civilisation de Mohenjo-Duro et celle de l'île de Pâques (1932).

<sup>(1)</sup> London Illustrated News, 20 sept. 1924; Sayca, ibid., 27 sept.; Arrien, dejà Undica, 1, p. 1-3, cite par LXXIII, 352), declarait que des riverains de l'Indus, avant d'être soumis aux Mèdes, avaient été assujettis aux Assyriens. Cf. deux articles de Marshall.: Archaeol, Survey, 1923-1924 (1936., p. 49, et Times, 25 fév. 1926; aussi Illustrated London News, 20, 27 sept., è oct. 1924 et 6 mars 1925; C. Autran, L'Illustration, 28 mars 1925; E. Mackay, Sumerian connexions with ancient India, XXI, oct. 1925. En 1931, a paru l'ouvrage capital de Sir John Marshall et de ses collaborateurs: Mohenjo-Duro and the Indus civilization (Londres, Probathain, 3 vol.).

sation à celle de l'Égée, sur la base de ressemblances dans les céramiques, lesquelles, d'ailleurs, n'ont pas moins donné lieu à un parallèle entre l'Inde préaryenne et l'Égypte memphite.

Les Dravidiens du Béloutchistan (dont l'îlot linguistique brâhût demeure encore un vestige) et ceux de l'Indus furent les premiers recouverts par la vague aryenne. La littérature védique mentionne des hommes noirs, les Dasyus, « brigands » plus ou moins travestis par la légende en démons, sur lesquels s'opéra la conquête indo-européenne. Celle-ci apportait divers instruments de domination : un mineral, le fer; un animal associé de l'homme pour le travail et pour la guerre, le cheval; surtout des institutions aristocratiques, auxquelles nous avons déjà fait allusion et sur lesquelles nous nous expliquerons, propices à l'hégémonie. La destruction de la civilisation dravidienne semble symétrique, en Orient, de la destruction de la civilisation égéenne, par des Indo-Européens aussi, en Occident. Des truction relative, d'ailleurs, qui laissa sans doute subsister des facteurs de grande importance.

Eucore que la conquête aryenne de la vallée de l'Indus et du seuil qui la met en rapport avec celle du Gange appartienne à la préhistoire, nous disposons à ce propos d'une documentation scripturaire tout à fait capitale, puisqu'elle constitue la base même de la culture indienne. D'une part, les Védas, textes révélés, nous renseignent sur les institutions des Aryens de l'Inde. D'autre part, les épopées, textes de tradition, suivies des purânas, recueils de légendes relatives à l'« ancien temps », renferment quantité d'allusions aux luttes par lesquelles les Aryens envahirent graduellement l'Hindoustan d'ouest en est, puis le Dékhan de nord en sud. Mais le plus ancien de ces documents, le Rgvéda, se compose d'hymnes en l'honneur de diverses divinités; son origine sacerdotale, ses fins exclusivement religieuses en font tout autre chose qu'un récit historique. Il dut être non pas certes écrit, mais composé en des temps où

les Aryens, soit encore en Iran, soit tout juste descendus dans la vallée de l'Indus, abordaient le Penjab et s'y installaient : il reflète un âge proto-indien, une culture moins hindoue qu'aryenne. Par contre, les épopées, dont il semble qu'elles furent rédigées environ un millénaire après cet antique Véda, ne contiennent que sous forme de souvenirs héroïques et, pourrait-on dire, de chansons de geste, les récits des luttes par lesquelles s'était effectuée la conquête. Ces textes fourmillent d'éléments non aryens et fournissent même une somme de l'hindouisme. A fortiori, la documentation historique est-elle suspecte dans les purânas, compilations poétiques et philosophiques plus tardives encore. L'élément d'histoire que recèlent ces diverses sources ne pourra s'extraire, en s'isolant de la légende ou de la théorie, que lorsque l'archéologie aura confirmé ou corrigé l'information traditionnelle.

Sans admettre, comme la tradition indigene, que le Mahabhárata décrit les origines mêmes de la société indienne, la critique occidentale ne conteste pas que la narration fournie en cette épopée puisse être l'écho magnifié de quelque événement historique. Le théâtre de la lutte est plus oriental que le pays d'origine du Rgvéda: preuve que, dans l'intervalle, les Aryens ont progressé vers l'est. Le kuruksetra, « Champ des Kurus », se localise à la lisière du bassin gangétique, près de la rive quest de la Jumna, sur ces abords septentrionaux de Delhi. l'ancienne Indraprastha, où se livrèrent en maintes circonstances des batailles décisives. Les partisans de la cause kuru, les Kauravas, les cent fils de Dhrtarastra, conduits par Duryodhana, et les cinq Pandavas, fils de Pandu, frère de Dhrtarastra, conduits par Yudhis/hira, combattent dix-huit jours durant près de Thanesar. La première armée comprend des troupes du Bihar oriental, du Bengale, de l'Htmålaya, du Penjåb; la seconde, des guerriers de régions qu'en termes modernes on appellerait le Bihar occidental, Agra et Oudh, le Rajputana, le Gujerate et les États dravidiens du sud. Quoique la totalité de l'Inde antique soit ainsi présentée comme brassée dans cette guerre, il appert que le nœud du débat se réduit à la rivalité de deux clans aryens étroitement consanguins, en conflit pour la possession du Doab (1). Quant au Râmâyana, œuvre où la fantaisie poétique se donne encore plus librement carrière, il montre le Dékhan et Ceylan intégrés à l'indianité aryenne.

<sup>(</sup>t) Sorte de a Mésopotamie », intervalle entre Gange et Jumnit,

# CHAPITRE II LES DÉBUTS DE L'HISTOIRE: LES VI• ET V• SIÈCLES AVANT JÉSUS-CHRIST

L'obscurité qui enveloppe le passé de l'Inde tient en partie à notre ignorance : l'archéologie y parera peu à peu. Mais elle tient aussi à la nature du milieu indien. Dans ce magma de races et de langues disparates, les traditions les plus hétéroclites s'instituèrent et durèrent, sans qu'aucune unité leur fût imposée. Il n'y a d'histoire que pour les peuples unifiés. Dans l'Inde, l'histoire se réduit à des généalogies, à des filiations isolees. Chaque caste, chaque secte ou souche ethnique, chaque littérature possède ou peut avoir sa tradition indépendante, plus ou moins lucide à proportion du degré de culture auquel elle s'est élevée. La plus haute culture appartient à la caste sacerdotale, mais cette caste, qui a pour patrimoine l'intelligence et l'exploitation religieuse des Védas, spécule dans une technicité abstraite, et ne reflète qu'à son corps défendant toute la confusion de la vie ambiante. Le pouvoir politique appartient à une autre caste, celle des nobles ; or l'histoire se trouve d'ordinaire au service du pouvoir politique, en tant qu'elle conserve, pour l'exalter, le souvenir des hauts faits accomplis. Les autres éléments de la population n'ont qu'accidentellement leur histoire : à la façon d'une minorité repliée sur ellemême, et qui fait de soi le centre du monde.

On trouve donc, dans l'Inde, une multitude d'annales, non les éléments d'une histoire, car ce fut seulement de temps à autre qu'une unification religieuse, politique ou sociale, s'imposa sur quelque vaste partie du monde indien. Mais il y a plus : la pensée en ce pays semble répugner à l'histoire. Le détail précis des événements humains ne l'intéresse pas plus que la recherche des lois de la nature; nous aurons à déterminer certains des motifs qui ont suscité cette tournure d'esprit. Faute d'une notion de l'objectivité historique comparable à la notre, les Hindous mêlent l'imagination à la réalité; leurs historiens furent d'ordinaire des poètes. D'où une incertitude déconcertante sur les époques où se doivent situer les points de repère cruciaux, durant les trois derniers millénaires. Les dates d'Açoka ou Kaniska, sans demeurer indécises au point où elles l'étaient voilà un quart de siècle, restent suspectes ou approximatives; elles défieraient à jamais une détermination rigoureuse, si l'historien se trouvait réduit à la documentation d'origine indienne. Les textes religieux, les hauts faits, l'origine des traditions sont rejetés par les indigènes dans un passé extrêmement lointain, d'autant plus prestigieux. Au contraire, la critique européenne abaisse la plupart des dates, car, en vertu d'un principe très sage, mais susceptible, lui aussi, d'engendrer des méprises, elle refuse d'admettre l'existence d'une donnée avant qu'ait vu le jour le plus ancien document daté qui l'atteste. La vérité doit être souvent dans l'intervalle entre ces interprétations extrêmes, l'une fort arbitraire, l'autre péchant par excès de prudence. Mais le plus décevant est que, dans ce milieu indien, à part les événements proprement dits - un règne, une bataille - la plupart des facteurs : institutions, doctrines, élaboration des textes, relèvent à peine d'une chronologie rigoureuse. Tout est plus ancien que le premier cas où on en reconnaît l'existence, et tout dure bien au delà de l'époque où il paraît cesser. Avouons que chez des peuples qui ne participèrent pas de notre rythme de vie, qui éprouvèrent infiniment moins le souci d'innover sans cesse et qui n'eurent pas, comme nous, le préjugé d'une évolution constante, universelle, les

distinctions de temps offrent moins d'importance que dans notre civilisation à nous.

En tout cas, c'est à l'Occident que l'Inde sera redevable de la restitution de son histoire. Cette dernière n'eût point été abordable sans l'impartialité qu'apporte en l'occurrence la science européenne, ni sans la connaissance objective, dont nous sommes soucieux, des sources non indiennes de l'histoire indienne. Ces sources étrangères sont surtout grecques et chinoises, mais l'exploration archéologique et linguistique de l'Asie centrale en a fait jaillir d'imprévues, grâce auxquelles se trouve mise en lumière l'unité historique autant que géographique de l'Eurasie.

La première date rigoureuse de l'histoire indienne est celle de l'irruption macédonienne sur l'Indus en 326 avant Jésus-Christ. Toutefois, nous savons que l'empire iranien, fondé par Cyrus (558-529) sur les ruines de l'empire sémitique d'Assyrie, s'était étendu au Penjàb sous le règne de Darius (521-485). A peine était-ce conquête étrangère, tant demeurait étroite la communauté foncière des deux fractions aryennes; cependant cet événement fut chargé de consequences: religieuses d'une part, s'il est vrai, comme on le pressent, qu'une connexion existe entre le développement tant du Bouddhisme que du Jainisme et la réforme iranienne de Zoroastre; d'autre part culturelles, puisque ainsi le pays se trouva doté d'une écriture, la kharostri, cette graphie araméenne dont usaient les scribes du Grand Roi.

Les deux événements proprement indiens qu'il nous importerait de fixer dans le passé antérieur sont les points de départ du Bouddhisme et du Jainisme. Montrons pourquoi les dates sont sans rigueur, mais comment toutefois on les établit approximativement. Si l'on prend à part les deux traditions, le Mahavtra, fondateur du Jainisme, serait mort en 528 avant notre ère; mais il n'aurait pu prêcher en même temps que le Bouddha, qui mourut vers 480, d'après les textes de sa secte. La date du nirvâna, selon les chroniques de Ceylan, serait 218 avant Açoka, mais il y a de l'indécision sur l'avènement de ce monarque, pendant le mé siècle. La critique européenne a proposé pour le nirvâna 487 ou 477, pour la mort du Mahâvira 477 ou 467. Une inscription de Khâravela, roi de Kalinga (milieu du m' siècle avant J.-C.), relevée dans la grotte de Hâthi Gumphâ, parut à V. A. Smith (LXXIV bis, 48, 52) impliquer des dates plus anciennes, par où se justifierait la tradition jaina susvisée; le Mahâvira et le Bouddha seraient, en effet, contemporains des rois Bimbisâra et Ajâtaçatru, ce dernier se situant entre 554 et 527. Mais l'interprétation de cette inscription, déplorablement altérée, reste très suspecte. Aucune raison péremptoire ne nous amène à contester que le Bouddha, qui vécut 80 ans, naquit vers 560 et mourut vers 480.

Le vie siècle avant notre ère, au cours duquel surgirent presque ensemble les deux « hérésies » anti-brahmaniques, au temps où l'empire iranien s'étendait vers l'Inde (1), fut ainsi, sans nul doute, une époque décisive. Sans aller jusqu'à dire, comme sir George Grierson, que les Kauravas de l'épopée représentent l'orthodoxie, tandis que les Panchalas exprimeraient des tendances extra-sacerdotales, il est certain que le Brahmanisme traversait alors une crise, et qu'en particulier les Pandavas avec leur rudesse, les Kauravas avec leur diplomatie, témoignent de cultures inégalement affinées ou d'esprits différents (LXXIII, 266, 275). La crise paralt avoir résulté tant de l'influence étrangère que de la propagation aryenne vers des régions toujours plus orientales de la vallée gangétique. Le centre de l'indianité, passé du Penjab au Kuruksetra - au propre l'intervalle entre la Sarasvatt et la Drishadvati, - s'agrandit jusqu'à embrasser toute la « contrée moyenne » du vaste bassin fluvial, le Madhyadeça, c'est-àdire les United Provinces d'aujourd'hui, depuis Delhi jusqu'à

<sup>(1)</sup> La conquête persane de l'Indus eut lieu vers 518; mais déjà Cyrus avait atteint et possédé le Gandhâra.

Bénarès. Le Koçala (Oudh), le Videha, le Magadha, le pays des Angas (Bihar du Nord, du Sud, de l'Est) prennent une importance croissante: et c'est là que va s'allumer le foyer du Bouddhisme, en antithèse au pays Kuru et Pañchâla, patrie du Brahmanisme.

La rivalité des deux monarchies, le Koçala et le Magadha, remplit cette époque. La puissance du Koçala s'était forgée dans des luttes contre Kaçi (Bénarès), que vainquit le roi Kamsa. Le Magadha se trouvait depuis le vue siècle sous la dynastie de Çiçunâgu. Le cinquième souverain de cette lignée, Bimbisara ou Crenika (582-554 selon V. A. Smith), est tenu par les Jainas comme par les Bouddhistes pour l'un des leurs. Il fit la conquête de l'Anga et bâtit sa capitale à Rajageha (Rajgir). Sans doute fut-il assassiné par son fils, Ajātaçatru (le Kūnika des Jainas) (554-527), bien qu'il v ait lieu de suspecter l'historicité du récit bouddhique, d'après lequel le parricide aurait été commis à l'instigation de Devadatta, le félon cousin du Bouddha (1). Cet Ajâtaçatru, une première fois victorieux dans sa lutte contre Prasenajit (Pasenadi) de Koçala, fut capturé par lui ; puis, libéré, il reçut sa fille en mariage. N'empêche que, plus tard, il battit le Koçala et se l'appropria. Il créa une forteresse qui devint l'origine d'une future cité impériale, Palaliputra (Patna).

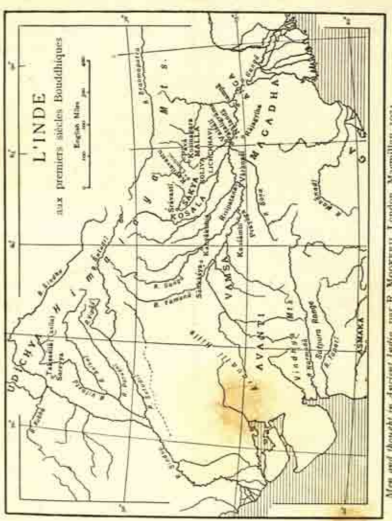
L'absorption du Koçala, qui occupait une situation moyenne sur le cours du Gange, par le Magadha, puis la conquête magadhienne du pays Anga, vers les confins du delta, marquent le déplacement continu de l'axe politique vers l'est, aux premiers âges bouddhiques. Une puissante action colonisatrice de la poussée aryenne avait précédé de peu la création de ces États, par victoire tant sur la jungle que sur les populations de couleur. En de tels pays, le Brahmanisme

<sup>(1)</sup> Les Bouddhistes n'ont peut-être présenté de la sacte les événements que pour échafauder la fable édifiante d'un monarque bonrrelé de remords, cherchant refuge suprès du Maître et admis dans la communauté (Vineya, II, 190): Digha, I, 861).

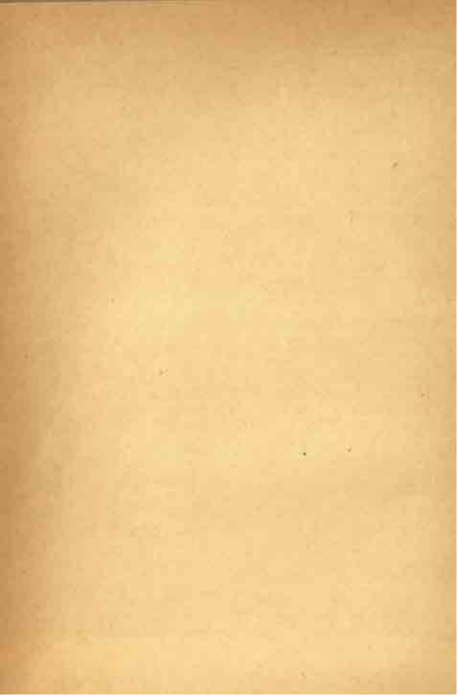
n'était implanté que de fratche date et superficiellement; de la vient sans doute que ces contrées furent si propices à la propagation du Bouddhisme. Ajoutons qu'une poussée, d'ampleur moindre, endirection du Dékhan, avait porté la culture aryenne aux confins méridionaux du bassin gangétique : chea les Vamsas, ou Vatsas, dont la capitale, Kauçâmbi, devait se trouver sur la basse Yamună, et dans les hautes vallées des affluents de droite de cette rivière, vers les sources de la Charmanvati, où s'était fondé le royaume d'Avanti. La capitale de cet État, Ujiayini (Ujiain), paraît avoir été le lieu d'origine du pâli, cette xovi des langues alors usuelles en Hindoustan, idiome dans lequel fut composé le canon bouddhique, avant qu'on éprouvât le besoin de le transcrire dans la langue sacrée des brahmanes, le sanskrit (Przyluski, CCVII, 330).

Ce Bouddhisme, qui s'élaborait au pourtour de l'indianité, dans son extrême et comme à ses limites vers le sud-ouest, avait tiré son origine des confins septentrionaux. La région sise à l'est du Koçala, entre les cimes himàlayennes et le Gange, renfermait, par contraste avec les vastes États monarchiques mentionnés ci-dessus, une poussière de petites républiques, issues des clans indépendants. La confédération des Vrijis (Vajji) unissait huit États, dont le principal, celui des Licchavis, possédait Vaicalt pour capitale. Deux groupes Mallas avaient pour villes Kuçinagara et Pava. Les Cakyas. aux confins du Nepal moderne, étaient gens de Kapilavastu; une dépendance plus nominale qu'effective les rattachait au Rocala. C'est dans cet Etat d'au pius un million d'habitants, que naquit le Bouddha, « le sage des Câkyas » (Câkyamuni). Le nom de cette nation ressemble à Caka, nom indien d'un peuple scythe qui, installé entre le haut Indus et l'Oxus, faisait alors partie de l'empire perse (1), et qui devait, au 1er siècle de

<sup>(1)</sup> Sur les Sakai d'Hérodots, habitants du Sakastana (Seistan), assujettis par Darius les, puis alliés de Darius III contre Alexandre, voir LXXIII, 388 et 341. Ce peuple devait être bise faiblement iranisé. Voir notre chap. IV.



Men and thought in Ancient India, par R. MOOKERJT, London, Macmillan, 1924.



notre ère, envahir l'Inde. Divers indices font supposer une affinité — géographiquement plausible — de ces clans avec la population tibétaine; l'exposition des cadavres dans les arbres, l'appartenance du premier roi tibétain à la famille d'un Licchavi nommé Çâkya, les types ethniques figurés sur les sculptures de Barhut et de Sâncht (vers 200 avant J-C.); voilà de quoi persuader à V. A. Smith que l'ambiance natale du Bouddha devait être mongole, comme se rattachent aux Mongols les montagnards Gurkhas et les Tibétains (LXXIV, 47). A coup sûr, cette ambiance n'était que peu aryenne.

.

Ce que nous savons des États gangétiques aux vie et ve siècles nous est connu par les littératures indigènes : brahmanique en sanskrit, bouddhique en pâli (Ceylan) ou en sanskrit (Népâl) : jaina en magadhi, en cauraseni (Muttra) ou en mahârāsiri (pays marathe). L'indifférence à l'histoire s'y montre à ce point, que, bornés à ces sources, nous ignorerions jusqu'à la réduction du Sindh en satrapie par Darius.

La parole ici appartient aux iranisants. L'inscription de Béhistoun, abstraction faite de sa cinquième colonne, se situe entre 520 et 518; or le Sindh n'y figure pas encore parmi les possessions de Darius. Par contre, ce pays entre dans les énumérations de provinces fournies par deux tablettes de Persépolis (518-515) et par les inscriptions de Naksh-i-Rustem (peu après 515). Voilà des précisions capitales. Pour les âges ultérieurs, la numismatique iranienne, puis hellénique, et la science grecque nous apportent leurs lumières.

La science grecque travaille d'abordau service du Grand Roi. La croisière de Scylax, qui étudia le cours de l'Indua depuis le point où il devient navigable jusqu'à son embouchure, et gagna ensuite l'Égypte par l'océan Indien, devait servir les ambitions de Darius. Le navigateur colporta des légendes telles que celle des Skiapodes, populations qui passaient pour s'abriter à l'ombre de leurs pieds, en même temps qu'il fournissait une documentation géographique sérieuse à la politique perse. Hécatée de Milet, autre Grec d'Asie Mineure, discerne diverses populations du Gandhara, du rebord oriental de l'Iran et du haut Indus ; mais il inaugure la confusion qui assimile Indiens et Éthiopiens (fin vre siècle). Un siècle après (415-397), Ctésias de Cnide, pendant dix-sept ans médecin de Darius II et d'Artaxerxes Mnémon, décrit les races et productions du pays, mais avec trop peu de critique et en mélant le mensonge à la fantaisie. Par contre, Hérodote (vers 450) fait abstraction des fables, et se représente fort rationnellement l'Inde comme composée de peuples multiples; il n'a malheureusement oui parler que de ceux qui confinuient à la Perse ; il ignore le Gange et tout ce qui se trouve par delà les sables d'outre-Indus.

La domination perse dure, plus ou moins effective, dans le Sindh jusqu'à la décadence des Achéménides au 10° siècle, mais leur puissance cesse de s'étendre à partir de la défaite subie par Xerxès (486-465) en Grèce, où combattit un corps d'infanterie indienne. Ceux qui sauvèrent l'Attique se trouvèrent peut-être préserver indirectement l'Inde gangétique des entre-

Prises du Grand Roi.

Nous disposons de peu de renseignements sur cette Inde-là durant le premier siècle qui suivit la mort du Bouddha. Ajâtaçatru eut pour successeurs son fils Darsaka (527-503 selon Smith), dont fait mention la Scapna-Vāsavadattā de Bhāsa: puis son petit-fils Udāsin ou Udaya (503-470), qui bătit Kusumaputra sur le Gange, au voisinage de Pâtaliputra. Deux princes dont nous ne connaissons que les noms terminent la dynastie des Çaiçunāgas: Nandivardhana et Mahānandin. Une intrigue de palais donna ensuite le trône à Mahāpadma, vers 413; ce monarque et ses huit fils composent la dynastie des neuf Nan-

das, dont la gloire et l'opulence sont vantées tant dans les Puranas que par les auteurs grees. Ces souverains paraissent n'avoir appartenu ni à la caste sacerdotale, ni à la caste noble : condition favorable sans doute à la propagation des hérésies anti-brahamaniques dans un Magadha toujours plus vaste, qui englobe tour à tour ses rivaux de jadis. Une réaction ne se dessinera que lorsque, avec l'aide de son ministre Canakya, de caste brahmanique, Candragupta renversera le dernier Nanda, en 322.

#### CHAPITRE III

#### ALEXANDRE. - LES MAURYAS

I

#### LA CAMPAGNE D'ALEXANDRE.

Grâce à la documentation que fournissent les Grecs — Arrien, Diodore d'Agyrion, Plutarque, Polyaenus, Strabon — l'expédition d'Alexandre nous apparaît comme le principal événement de l'antiquité indienne. Notre point de vue serait autre, si nous nous guidions sur les sources indigènes; à peine serions-nous informés d'un fait retentissant, mais de portée limitée, dont ne se trouve, en tout cas, affectée qu'une partie de l'Inde.

Gette expédition est la suite naturelle de l'installation du pouvoir macédonien en Perse; c'est comme héritier du Grand Roi qu'Alexandre, continuant la tradition de Cyrus et de Darius, va intervenir au Penjâb. Si les successeurs de Xerxès avaient su maintenir leur autorité sur les satrapies créées aux rives de l'Indus par les grands Achéménides, ce conquérant, venu d'Occident, eût pu gagner sans coup périr le pays des cinq rivières. Moyen entre les points de vue grec et indien, il y a un point de vue iranien duquel se doivent juger les événements qu'il nous faut à présent décrire.

Après la prise de Persépolis (330), Alexandre se soumet le Seistân et la vallée du Helmend, il fonde Alexandrie d'Arachosie (Kandahâr). Parmi les rigueurs de l'hiver 329-328, il franchit les montagnes qui le séparaient de la vallée de Kaboul; il ne vise pas encore l'Inde, mais la Bactriane, — en termes modernes Balkh et Boukhâra. Pour asseoir sa domination dans cette région, sur les ruines de l'autorité persane, il établit des colonies militaires de part et d'autre de l'Hindu Kush, qui sépare la rivière de Kaboul (Cophen) du bassin de l'Oxus. L'année 327 se passe à maîtriser les montagnards du Chitral et du Swât, affluents septentrionaux de la rivière de Kaboul. Alexandre crée Nicée en ce pays à demi indien, satrapie qui échoit à Nicanor. Quand il arrive aux confins de l'Indus, il est, depuis plus d'une année, en intelligence avec Âmbhi, prince héritier de l'État riverain de ce fleuve.

Le passage de l'Indus, sur un pont de bateaux, en amont du confluent de la rivière de Kaboul, s'opère donc en pleine tranquillité; l'armée est bien accueillie à Takshaçilà (Taxila), capitale de cet État, dont Âmbhi, qui vient de perdre son père, est sacré roi. Alexandre lui confirme ce titre en l'assurant de son amitié. Le premier contact entre Grecs et Indiens s'inaugure et s'organisè. Onésicrite le Cynique s'entretient de Pythagore et de Socrate avec des ascètes nus.

De l'autre côté du Jhilum (Hydaspes), le premier des cinq affluents de l'Indus pour qui arrive de l'ouest, règne un potentat rival d'Âmbhi et appartenant à la dynastie de l'au : ces puruides, pour parler grec, ce « paurava», pour parler sans-krit, est le l'envance de nos historiens d'Occident. Il dresse une armée contre l'envahisseur, mais il trouve contre lui, à côté des Macédoniens, d'authentiques Indiens, déjà vassaux ou alliés d'Alexandre. La lutte qui va s'engager ne peut guère apparaître comme une guerre gréco-indienne. L'Hellade propre n'est que par accident solidaire des entre-prises du roi de Macédoine, et ici ce dernier agit en possesseur du trône achéménide. D'autre part, l'adversaire n'est qu'un des nombreux ràjas d'une contrée sans unité aucune; il ne

peut se considérer comme le défenseur d'un monde indien animé d'un patriotisme commun. Ce Paurava, dont le nom nous demeure inconnu, ne va combattre que comme eunemi héréditaire du raja de Takshaçilà.

Son armée, selon Arrien, se composait de 30 000 fantassins, 4 000 cavaliers, 300 chars, 200 éléphants. Au début de 326 elle se concentre sur le Jhilum pour en interdire le passage. Le printemps s'écoule, pendant lequel Alexandre a méthodiquement préparé sa marche en avant; par diverses feintes il attire, il accroche l'attention de son adversaire, Ce n'est pas une vaine métaphore de dire qu'il se jette sur lui, au jour propice, avec la rapidité de la foudre, car c'est au cours d'un violent orage qu'un corps d'armée passe brusquement la rivière, à quelque distance du gros des troupes, Les éléphants, sur lesquels comptait le Paurava pour effrayer les Grecs, sont tournés par la cavalerie macédonienne. -11 000 hommes sous le commandement d'Alexandre, Cette cavalerie, avec l'aide des archers recrutés en Asie centrale, décide de la bataille; l'infanterie intervient lorsque l'ennemi se trouve déià en pleine confusion. 12 000 Indiens sont massacrés, 9 000 faits prisonniers, Blessé neuf fois avant d'être pris, le Paurava émet la prétention d'être traité « en roi », Effectivement Alexandre le restaure dans sa souveraineté, mais sous sa propre hégémonie.

Entre le Jhilum et l'affluent immédiatement plus oriental de l'Indus, le Chinâb (Acesines) s'étendait la nation des Glausai, ou Glauganikai. Ils firent bientôt leur soumission. L'armée, longeant les contreforts himâlayens, avait atteint l'autre rivière, la Râvi (Hydraotès), à travers le pays des Adhristas (Hydraotès) et des Kshatriyas. Ce dernier nom, nous le verrons, désigne la caste guerrière et noble, en toute société hindoue, non une nation particulière. S'ila été retenu par les historiens grecs, sans doute la raison en est-elle qu'un peuple de la région était au pouvoir d'une aristocratie militaire. La

capitale, Sangala, fut mise en état de défense. Cette ville, traditionnellement hostile au Paurava, fut l'objectif commun d'Alexandre et du potentat indien, dont la fureur destructive s'exerça sur les ruines amoncelées déjà par les troupes macédoniennes. Plus prudent, le raja Saubhûti, que les Grecs désignent, sous le nom de Sophytès, comme un remarquable administrateur, accueillit Alexandre avec honneurs et présents.

La quatrième rivière au delà de l'Indus, le Bias (Hyphasis), devait marquer à l'avance grecque son arrêt définitif.

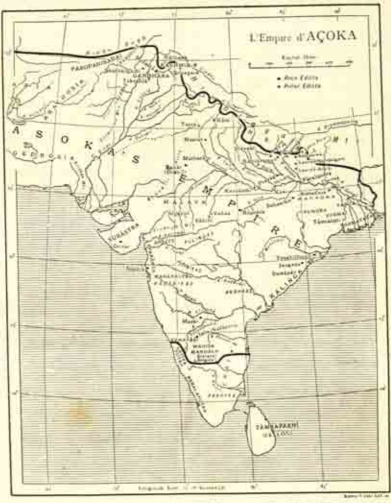
L'autorité du mattre se trouva mise en échec par l'obstination de ses lieutenants à ne pas pousser plus loin la conquête. Le chef se confina trois jours sous sa tente et décida de faire retraite. Il n'en donna l'ordre toutefois qu'après avoir sacrifié aux dieux helléniques et construit sur la rive ouest douze autels monumentaux. Seule manquait à la conquête une dernière étape, l'accès à la Sutlej, ultime affluent de l'Indus. Alexandre, en effet, ne paraît avoir eu nulle visée sur les États du bassin gangétique, n'ayant sans doute possédé à leur propos aucune information précise.

Le retour commence à la fin de juillet 326, à travers les États du Paurava, désormais agrandis jusqu'au Biàs. A l'ouest du Jhilum, Alexandre laisse subsister trois monarchies, ses vassales: celle d'Ambhi entre cette rivière et l'Indus; puis, dans la haute vallée du ficuve, au Cachemire, celles des râjas d'Abhisâra et d'Uraça (Arsacès). Il charge le Crétois Néarque de préparer une flotte qui, avec des bateliers égyptiens, phéniciens, cypriotes, devra descendre le Jhilum, puis l'Indus, jusqu'à la mer. Cette dernière phase de l'expédition, très dure, achève la conquête en même temps qu'elle effectue la retraite. Exploit sans analogue dans aucune histoire, cet acheminement de troupes exténuées le long d'un fleuve aux limites incertaines, en un climat torride, entre deux déserts. De part et d'autre, les divisions d'Héphestion et de Cratère escortent

sur les berges, en guerroyant, la lente descente de l'armada. Plus d'une fois le salut de l'entreprise fut l'œuvre personnelle du chef, grace à son génie de tacticien.

L'armée va retrouver, au niveau de leurs confluents, les divers tributaires de l'Indus antérieurement conquis dans leur bassin supérieur. Le départ a lieu en novembre 326. Dix jours après on atteignait le Chenāb. Les troupes traversent le pays des Sibi, puis parviennent, entre Chenāb et Rāvi, chez les Mālavas (Malloi), qui réunissaient près de 100 000 combattants. La rapidité de manœuvre tira les Grecs d'un mauvais pas; ils exterminèrent en masse leurs adversaires. Les Mālavas survivants, ainsi que le peuple plus avisé des Kshudrakas (Oxydrakai), établi entre Rāvi et Sutlej, comblèrent Alexandre de cadeaux : étoffes de coton, lingots d'acier, écailles de tortues. Ces riches tribus furent annexées à la satrapie de Philippe, qui s'étendait au nord-ouest de l'Indus jusqu'à l'Hindu Kush (Paropanisadae).

Le premier semestre de 325 est consacré à la descente le long de l'Indus jusqu'à Pattala, où commençait alors le delta (vers Bahmanabad). Chemin faisant, Alexandre avait assujetti sans lutte le chef des Mūshikas (Musikanos) ; toutefois, l'irréductible hostilité qu'il rencontrait en ces régions était inspirée non par la caste guerrière, mais par le sacerdoce brahmanique, par ces étranges « philosophes » dont aucune soumission ne pouvait être obtenue. L'armée s'est scindée en plusieurs corps. Une partie, confiée à Cratère, escalade le plateau iranien et prend la route de Kandahâr vers le Seistân. La flotte quitte le fleuve et vogue vers l'ouest à travers l'Océan. sous la direction de Néarque. Alexandre fonde aux bouches de l'Indus, plus septentrionales qu'aujourd'hui, divers établissements maritimes, installe dans la fonction de satrape Apollophane en Gédrosie (ouest de l'actuelle Karacht), puis s'achemine à travers la Perse vers la Mésopotamie. Il réintègre Suse en mai 324, mais meurt à Babylone en juin 323.



Men and thought in Ancient India, par R. MOOKERJI, London, Macmillan, 1924



On a exagéré, comme on a sous-estimé, l'importance historique de cette campagne d'Alexandre en pays indien. Elle n'a sans doute pas exercé une influence décisive sur les destinées de l'Inde, car ses résultats furent fragiles. Pourtant les huit années d'occupation macédonienne ouvrent une ère de plusieurs siècles, durant lesquels l'hellénisme sera un facteur non seulement de culture, mais de gouvernement sur les confins ouest de l'indianité. Un contact direct s'est établientre les civilisations méditerranéennes et celles du Penjab comme de l'Asie centrale; la Babylonie sémitique, l'empire perse ne font plus écran entre l'Occident et l'Orient. Ce sont là des faits d'une immense portée pour l'histoire non pas seulement grecque ou indienne, mais universelle, la seule véritable histoire.

#### н

#### CANDRAGEPTA.

Sous maints rapports, à nos yeux. l'Inde après Alexandre diffère de l'Inde avant Alexandre. Grâce aux historiens grecs, grâce à la numismatique, les incertitudes chronologiques se font moins décevantes. Les faits eux-mêmes se simplifient, comme si, à l'exemple des formidables empires perse ou macédonien, l'Inde même cherchait à s'unifier.

Le Magadha, nous l'avons constaté, prend au ve siècle une hégémonie croissante sur les contrées gangétiques. Vers 322, approximativement un an après la mort d'Alexandre, commence en ce pays un règne de vingt-quatre ans, qui fonde le premier empire indien. Par une œuvre littéraire du ve ou du vue siècle après Jésus-Christ, le drame intitulé Mudráráksasa, nous avons des clartés, d'ailleurs incertaines, sur la révolution de palais qui substitua aux Naudas les Mauryas. Peut-être Candragupta, l'usurpateur, était-il fils naturel du dernier Nauda; il eut pour appui, comme il avait eu pour

précepteur, celui qui passe pour avoir été le principal théoricien politique de l'Inde, Canakya ou Visnugupta, traditionnellement identifié à Kaufilya, l'auteur prétendu de l'Arthaçástra. L'association de la puissance brahmanique et de la force matérielle, association rarement réalisée, devait se montrer féconde.

Vers le temps où il prenaît le pouvoir à Pâlaliputra (Patna), Candragupta, soutenu par les États septentrionaux, întervenaît au Penjâb et y exterminaît les garnisons macédoniennes. Pour la première fois, semble-t-il, les vieilles communautés indoeuropéennes de l'Indus, foncièrement brahmaniques, éprouvaient une réaction de la part des communautés plus récentes, essaimées dans ce bassin gangétique où le brahmanisme devait composer avec maintes religions rivales. Les tentatives d'unification de l'Inde sont trop rares à travers les âges pour qu'on n'attire point l'attention sur les caractères propres de chacune. Celle-ci fut nette et forte. La preuve en est qu'au Penjâb et au Sindh Candragupta faisait figure de maître lorsque vint s'affronter à lui un nouveau conquérant occidental, Séleucus.

En rivalité avec Antigone, le Nikator avait fondé à Babylone, en 312, sa royauté sur toute l'Asie occidentale. Reprenant, lui aussi, après Alexandre, les ambitions persanes, il devait chercher à récupérer les satrapies d'outre-Indus. Non seulement il n'y parvint pas, mais il céda les Paropanisadai (Kaboul), l'Arie (Herât), l'Arachosie (Kandahâr), la Gédrosie à Candragupta, possesseur ainsi désormais de l'Iran oriental. Nous ignorons les conditions dans lesquelles se heurtèrent les deux puissances (vers 302). Il semble que Séleucus ne marchanda pas ses concessions au monarque indien, pour avoir sa liberté d'allures dans l'ouest et pouvoir y mettre en ligne un contingent d'éléphants (à Ipsus en 301). Candragupta épousa une filie du souverain syrien et reçut avec honneurs son ambassadeur Mégasthène, auquel nous devons l'une des plus sures descriptions de l'Inde antique, malheureusement transmise bien incomplète.

Les possessions de Candragupta s'étendent de l'Afghanistan au Bengale. Elles englobent tout le nord de l'Inde, — y compris le Kâthiâwâr. — jusqu'à la Narbadâ, et plus que l'Inde propre, vers l'ouest. Cet empire n'est pas seulement constitué par la juxtaposition de territoires disparates sous un même sceptre; il est réellement fondé par une administration commune, qui fait partout régner, avec l'autorité royale, le bien public.

Les renseignements nous manquent sur la fin du règne d'un souverain à peine âgé de 50 ans (298). Si l'on en croit les Jainas ayant appartenu à leur secte, il aurait abdiqué, émigré vers le sud avec Bhadrabáhu (1), au cours d'une famine de douze ans, et aurait pratiqué le suicide par inanition, en honneur dans cette religion. Peut-être n'y a-t-il de vrai dans une telle tradition que la faveur accordée par Candragupta au Jainisme et son abdication au profit de Bindusâra, son fils.

Bindusăra paraît avoir reculé largement, à travers le Dékhan, les limites méridionales de l'empire. Durant un règne de 28 ans, il en affermit la cohésion, sans compromettre en rien l'œuvre de son père, mais en préparant au contraire, au bénéfice de son fils Açoka Priyadarçin, un patrimoine de puissance et de sagesse. Il fut en relations avec Antiochus Soter et eut à sa cour des ambassadeurs permanents de ce potentat, peut-être aussi, vers la fin de son règne, du roi d'Égypte Ptolémée Philadelphe. Bien que les Grecs ne possédassent plus aucun territoire indien, ils avaient maintes possibilités d'accès à l'intérieur du pays, comme diplomates ou négociants.

<sup>(1)</sup> Infra. p. 172.

#### Ш

#### Асона.

Le troisième monarque de la dynastle maurya n'est pas seulement le plus grand potentat indigène de l'Inde, mais un sage parmi les sages qui furent pour l'humanité des chefs. Il eut la noblesse, la douceur de Marc-Aurèle, sans participer à sa faiblesse, à son désenchantement. Il eut la maîtrise intégrale du spirituel et du temporel, que possède, en théorie, le laiun Iseu chinois, mais sans la hiératique inertie du nonagir. Personne autant que lui n'a concilié l'énergie et la bienveillance, la justice et la charité. Il fut la synthèse vivante de son temps et nous apparaît tout moderne; ce que seuls des utopistes nous paraissent avoir conçu, il l'a effectué en un long règne; au comble de la puissance matérielle il a organisé la paix, et largement au delà de ses immenses domaines il a réalisé ce rève de quelques religions : un ordre universel, un ordre humain.

Et cette figure si unique n'est point une figure légendaire. Non qu'il n'existe à l'entour des récits incertains, mais l'essentiel, par une faveur exceptionnelle de l'histoire, nous est fourni en des documents épigraphiques d'une authenticité hors de conteste. Aux quatre coins de l'Inde, des rochers ou des piliers de pierre gravés d'inscriptions prakrites perpétuent les messages du souverain à ses sujets, messages où s'exprime, sans vaine gloriole, une narration objective, où se traduit sans emphase la plus rare des biographies.

L'intention de s'adresser ainsi au peuple et à la postérité s'inspire de l'exemple de Darius. L'architecture, la décoration des monuments porteurs d'inscriptions confirment cette impression, car elles rappellent nettement le style de Persépolis: nous n'en voulons pour preuve que le chapiteau de Sarnath, conservé au musée de Lucknow. La notion d'une royauté

universelle est conque, dans le monde indien, à l'imitation de l'empire perse. Autant que les Achéménides, Açoka montre un intérêt passionné pour la prospérité de ses peuples. Il fonde Crinagar, la capitale du Cachemire, et y hâtit cinq cents monastères : il édifie, au Népâl, Deo-pâtan. Dans sa capitale, Pataliputra, il substitue aux constructions de bois des palais de pierre. Il complète les travaux d'irrigation entrepris par Candragupta. Il installe partout des fondations hospitalières pourvues de ressources médicales et pharmaceutiques pour hommes et bêtes. Ne voyons pas là sensiblerie ni raffinement de scrupules religieux, chez un prince débile. Cette lutte contre toute souffrance porte la marque bouddhique et jaina, mais la volonté d'instaurer un ordre universel. réglé dans les moindres détails, pour la sauvegarde de tous intérêts dont le monarque assume la charge, c'est le dessein d'un « roi des rois ».

Moraux ou matériels, les intérêts sont envisagés avec la même ampleur, comme avec la même minutie. Tout comme une administration vigilante pourvoit à la police, aux finances, à l'économie nationale, des fonctionnaires sont charges de faire régner la loi non seulement juridique, mais morale. La tolérance, bien différente de celle que nous concevons, et qui laisse vivre les cultes pourvu qu'ils ne compromettent pas la paix intérieure, consiste en un zèle effectif en faveur de chaque religion. Chacune, en elfet, se définit, comme le pouvoir royal, par la promotion du dharma, loi à la fois morale, religieuse, civile ; fût-elle la tradition d'une secte ou d'une école, la loi ne compromet pas la sûreté de l'État si celuici la contrôle ; et la législation, fût-elle royale, n'apparaît pas comme « laïque », dirions-nous, ou extra-religiouse, car le pouvoir spirituel et le pouvoir temporel, répartis entre deux castes - brahmanes et ksatriyas - ne se distinguent pas dans la fonction du souverain. Ce n'est donc point par superstition ni par syncrétisme qu'Açoka favorisa l'orthodoxie brahmanique, bien qu'il fût convertiau Bouddhisme; et ses libéralités pour cette religion ne l'empéchaient pas d'aider assez puissamment les Jainas pour avoir été considéré comme un des leurs. La tolérance n'est pas ici un pis-aller destiné à maintenir la paix, mais «l'essence même de la religion ». «Chérir sa secte en dépréciant les autres par attachement à la sienne, pour en exalter le mérite, c'est infliger à sa propre secte la plus grave injure. » Açoka se trouve d'accord avec « ascètes et brahmanes » en prescrivant « maîtrise des sens, pureté de la pensée, gratitude, fermeté dans la dévotion» (Édit sur pierre n° VII); « minimum d'impiété, maximum de bonnes actions, bonté, libéralité, véracité, pureté d'action et de pensée» (Édit sur pierre n° II).

Ainsi lorsqu'il préconise, avec son autorité de roi, ce que les religions ordonnent en commun, le souverain accomplit la même fonction organisatrice que lorsqu'il pourvoit au bienêtre de ses peuples. La formule de cette politique s'énonce en ces termes : le dharma vise au bonheur de toutes les créatures. Cette règle noble et simple, plus susceptible d'universalité que la tradition brahmanique, Açoka la prône dans son immense empire comme moyen de civilisation assimilable à des races disparates, et il y trouve, en outre, par delà ses frontières, un instrument d'union entre peuples. Voilà en quel sens il se fait moine bouddhique, sans que cette adhésion à la foi du Cakvamuni implique une abjuration de l'orthodoxie brahmanique; tout au plus répudie-t-il, conformément au précédent de l'iranien Zoroastre, les sacrifices sangiants. Son attitude est celle d'un miyet Bartheir dont l'impérialisme refuse de faire aucune différence entre le spirituel et le temporel.

Les événements du règne ne trahissent pas ces grandioses principes de justice et d'humanité, au moins à partir d'une certaine date. Monté sur le trône vers 273, à 21 ans environs, Açoka devint bouddhiste neuf ans après, mais cette conversion ne produisit toute son efficience qu'à la suite d'une guerre contre le pays de Kalinga en 261. Guerre victorieuse, mais désastre humain; 150 000 captifs, 100 000 morts. De l'anxiété qui en résulta dans la conscience du monarque dérive l'orientation ultérieure de son esprit. L'Édit sur pierre no XIII avoue son remords, proclame son refuge définitif dans la loi du Bouddha, au bénéfice de laquelle, à Pătaliputra, il réunira un concile. le troisième selon la tradition (vers 240). Dès lors l'empereur ne vise pas à d'autre victoire que celle de la loi, dharmavijava; il tient tous les hommes pour ses enfants. Par les missions qu'il envoie, il fait rayonner le prestige du dharma jusque chez Antiochos, petitfils de Seleucus Nicator, chez Ptolémée Philadelphe d'Égypte, chez Magas de Cyrène, chez Alexandre d'Épire. D'autres émissaires pénètrent les royaumes tamouls des Cholas et des Pandyas : d'autres encore nouent des relations avec Suvarnabhumi, la Basse-Birmanie. Sous la direction de Mahendra, frère plus jeune du souverain, s'implante à Ceylan (Lanka) un Bouddhisme qui s'y perpétuera : le roi Tissa et ses successeurs vont faire d'Anuradhapura une des métropoles de cette religion.

La mort du souverain « cher aux dieux » survient vers 232; à Taxila, selon une tradition tibétaine. Mais entre deux de ses petits-fils se partage aussitôt l'empire: Daçaratha hérite des provinces orientales, Samprati des provinces occidentales.

#### CHAPITRE IV

# INDO-GRECS, INDO-PARTHES, INDO-SCYTHES. LES KOUCHANES ET KANISKA

Durant le siècle qui suit la mort d'Açoka, l'intérêt se concentre, comme à l'époque d'Alexandre, près d'un siècle auparavant, sur le seuil nord-ouest de l'Inde. Les Mauryas s'affaiblissent et bientôt ne règnent plus que sur le Magadha. Ils végètent jusqu'à ce que, vers 185, le « maire du palais » (S. Lévi) Pusyamitra installe à leur place sa propre famille, que l'histoire devait appeler les Çungas.

L'origine des événements décisifs qui se produisent dans l'ouest remonte au temps même d'Açoka, vers 250. L'empire séleucide, sur lequel règne Antiochos II (261-246), se trouve amputé de deux provinces, qui simultanément s'affranchissent : la Parthie et la Bactriane. Les Parthes, que les Indiens appelaient Pahlavas, s'apparentaient aux nomades des steppes turcomanes : ils occupaient le sud-est de la Caspienne. Les Bactriens, limitrophes des Parthes au nord-est, étaient établis entre l'Hindu Kush et l'Oxus ; le nombre, la richesse de leurs villes étaient légendaires. Ces deux peuples paraissent avoir profité des embarras d'Antiochos, puis de Séleucus II (246-226) et III (226-223) en Occident, pour s'émanciper. La révolte parthe atteste un mouvement national dirigé par Arsakès, l'initiateur d'une dynastie qui régira la Perse pendant près de cinq siècles. La sédition bactrienne éclate par l'ambition d'un satrape grec, Diodotos ; elle représente une

explosion d'hellénisme en pleine Asie. Nul doute que cette formation de nations entreprenantes sur les confins indoiraniens ait contribué à ébranler chez les successeurs d'Açoka la cohésion de son empire. Il en résulta en tout cas une conquête de l'Inde par l'hellénisme, plus profonde qu'au temps d'Alexandre. Cette conséquence paradoxale s'explique par l'emprise de la colonisation grecque en Bactriane. On se rappelle l'application, la ténacité d'Alexandre à posséder intégralement ce pays, à y établir des garnisons, à y fonder des villes. Malgré la fragilité des victoires remportées par le conquérant, cette partie de son œuvre n'avait pas été vaine.

L'Inde du Peniab, naguere satrapie perse, puis province d'Alexandre, allait se trouver plus exposée encore à des attaques. maintenant que des États plus petits, mais turbulents, s'étaient constitués à sa proximité. Après Diodotos les et II, la Bactriane a pour roi Euthydemos, qui entre en conflit avec Antiochos le Grand, de Syrie. La paix se conclut par la reconnaissance de l'indépendance bactrienne vers 208. Mais, pendant les hostilités, les troupes syriennes avaient passé l'Hindu Kush et poussé une pointe dans la vallée de Kaboul, faisant subir une onéreuse razzia au prince Subhagasena. Démétrios, fils d'Euthydemos, agrandit son domaine non seulement dans ce que nous appelons l'Afghanistan, mais en Inde propre, et porte le titre de roi des Indiens (200-190). Entre 190 et 180, des aventuriers grecs règnent à Taxila : Pantaléon et Agathoklės. De 160 à 140 environ, c'est un pur Grec, Milindaou Ménandre, dont la trace devait rester dans l'histoire du Bouddhisme, qui possède Kaboul et le Penjab. Vers 155, il conquiert tout le le Bas-Indus et le Kathiawar, guerroie dans le Rajputana et dans l'Oudh, prend Mathura sur la Jumna, atteint même Pătaliputra. Il est péniblement repoussé dans la vallée gangétique par Pusyamitra, principal défenseur du monde hindou, quoique son nom en -mitra alt fait supposer que lui aussi put être d'origine iranienne. Ajoutons qu'aux points de vue religieux ou littéraire, comme au point de vue politique, ce premier Çunga marque une réaction nettement indienne contre toute influence du dehors, en particulier une opposition brahmanique à ce Bouddhisme dont le caractère abstraitement humain avait si fort séduit le plus grand des Mauryas.

L'influence grecque sur l'Inde trouve aussi sa contre-partie. Un Hellène, Héliodoros, envoyé en mission à Besnagar (près de Bhilsà, Inde centrale) par le roi de Taxila, Antialkidas, faisait élever une colonne en l'honneur de Visnu-Vâsudeva dont il se prociamait le dévot, bhâgavata. Pilier monolithe et inscription subsistent encore : témoignage qui s'accorde avec une abondante numismatique pour prouver l'interpénétration gréco-indienne à cette époque.

La Bactriane faisait, au moins du côté nord, écran entre la Parthie et l'Inde. Celle-ci était donc moins exposée aux attaques de celle-là. Toutefois il y eut au moins un potentat parthe. Mithridate I<sup>er</sup> (171-136) qui, vers 138, annexa, pour quelques années, à ses États, le pays de Taxila. Des Indo-Parthes, comme des Indo-Grecs, sont attestés par les monnaies au delà même de l'événement qui allait mettre fin à la double autonomie

parthe et bactrienne.

Cet événement — une nouvelle invasion — résulte d'un déplacement de tribus survenu fort loin de l'Inde, dans les steppes mongoles. Vers 170, des Scythes nomades, les Yue-tche on Tokhares, chassés du Gobi (Kan-Sou actuel) par les Huns (Hiong-nou), commencent une migration impétueuse qui devait bouleverser l'équilibre asiatique. Ils bousculent les Cakas, Scythes iranisés, voisins septentrionaux de l'empire perse, et s'établissent dans leurs pâturages, au nord de l'Iaxarte (Syr-Daria). Expulsés, les Çakas se jettent sur la Parthie et la Bactriane, effaçant les derniers vestiges de la domination grecque (entre 140 et 120). Défaits à leur tour par la tribu des Wou-soun, les Tokhares s'installent sur l'Oxus, puis recouvrent les Çakas dans tout l'Iran oriental, à l'entrée de l'Inde-

Cette entrée ful forcée au 1st siècle de notre ère. Elle marque la dernière invasion indo-européenne qu'ait subie l'Inde antique, Tokhares et Çakas formant deux branches du rameau scythique, poussé le plus à l'est sur le tronc indo-européen.

La conquête de l'Inde fut l'œuvre des Kouchanes (Kusāna), dynastie qui unifia les tribus Yue-tche et fonda leur hégémonie tant sur les Cakas de Parthie, leurs proches parents, que sur les populations du Penjab. Ici se présentent de grosses difficultés de chronologie. L'intronisation du principal potentat de cette lignée, Kaniska, fut imputée à des dates incertaines entre - 57 et + 200. Les fouilles de sir John Marshall sur l'emplacement de Taxila permirent de restreindre l'ambiguîté : elles indiquent environ la fin du 1er siècle après Jésus-Christ. D'autre part, l'histoire chinoise fournit quelques points de repère : les communications entre le monde jaune et la vallée de l'Oxus, faciles à l'époque de l'empereur Wou-ti, auquel Chang-kien rapporte de son voyage une documentation sur l'Occident (- 120), se trouvent interrompues au début de notre ère ; elles ne se rétablissent que par les victorieuses campagnes de Pan-chao (73 à 102) contre les Kouchanes. L'avènement de Kaniska paraît postérieur à cette défaite de la puissance vue-tche, devenue puissance indienne. Aussi V. A. Smith, après avoir adopté la date de 78, qui paraissait la plus probable, choisit-il finalement celle de 120. Nous admettrons à sa suite que cette date marque le début de l'ère « caka », inaugurée par Kaniska (1).

La succession des principaux Kouchanes demeure incertaine (2). Il est généralement admis que Kanizka vient après Kadphisès Ist (Kujula-Kara K.) et II (Wima K.). Le premier

(2) A. A. Machonella, India's Past, 1927, p. 265; « Il n'est pas impossible que Kaniska ait précédé les deux rois Kadphisès; dans ce cas, sa date serait 78. »

10979

<sup>(1)</sup> Il faut remarquer que l'ère ça ka débute un siècle ou un siècle et demi après la destruction de l'État ça ka de Parthie, ruiné précisément par les Yue-tche. Une certaine indépendance de dynastes ça kas se perpétus du Bas-Indus su Kāthiāwār, jusqu'au v\* siècle.

de ces souverains, Scythe bactrianisé, dut, selon V. A. Smith, prendre le pouvoir vers 40. Il se saisit du Gandhara et du pays de Taxila, aux dépens du prince parthe Gondopharnès, celui-là même qui, selon les apocryphes chrétiens, aurait reçu l'apôtre saint Thomas. Son fils Wima (78 à 110) se tailla un vaste empire englobant, outre le Penjab, toute la moitié occidentale du bassin gangétique. C'est, semble-t-il, cet empire qui, dans ses régions septentrionales, subit le choc des armées chinoises conduites par Pan-chao. Wima ayant osé briguer la main d'une princesse de la cour de Chine, en 90, le général chinois, qui avait promené ses troupes jusqu'à la Caspienne, retint prisonnier le messager du Kouchane. Ce dernier, se jugeant offensé à son tour, fit passer le Pamir à 70 000 cavaliers ; mais cette énorme armée fut anéantie à sa descente sur Kashgar ou Yarkand. Toutefois cette défaite lointaine, qui donnait à l'empereur Ho-ti des tributaires indiens, ne paraît pas avoir affaibli le prestige des Kouchanes à l'intérieur de l'Inde. Rappelons, pour corriger le risque d'erreur que peut renfermer ce récit, que c'est peut-être Kaniska, non Kadphisès II, qui entra en conflit avec la Chine; et que l'ère çaka commence peut-être non en 120 avec Kaniska. mais en 78 avec le second Kadphisès.

Mais reprenons le fil de notre récit, fût-il hypothétique. Un intervalle d'une dizaine d'années semble s'intercaler entre le second Kadphisès et Kaniska (120 ? à 162 ?). Ce dernier, fils d'un certain Vajheska, n'est pas apparenté à son prédécesseur; il paraît originaire de Khotan, non de Bactriane; de fait, il réside l'été à Kâpiçt, dans les Paropamisades, l'hiver à Purusapura (Peshawer): l'axe de son empire ne se trouve plus en plein pays gréco-iranien.

Son activité guerrière s'exerce surtout dans les zones septentrionales. Il conquiert le Cachemire. Il établit sa domination sur les Parthes d'outre-Pamir, dans les régions sérindiennes où Kadphisès II avait subi son échec, et c'est à son tour l'influence chinoise qui recule en ces régions. Fait remarquable : chaque fois que prédomine sur l'Inde une puissance qui s'étend à l'Iran ou à la Sérinde, une recrudescence du Bouddhisme se produit; quand, au contraire, s'élève une dynastie proprement indienne, on assiste d'ordinaire à une réaction brahmanique. Le règne de Kaniska coîncide avec un immense développement de la propagande bouddhique.

Comme Açoka, Kaniska réunit les Bouddhistes en un concile, mais qui se tient au Cachemire, annexé de fratche date. Ce concile a pour mission de rédiger et de graver sur bronze des commentaires définitifs du canon. Cet effort dogmatique signale un tournant décisif de la foi : un néo-bouddhisme se fait jour, où l'élément métaphysique tend à l'emporter sur l'élément moral, et où, en même temps, des facteurs étrangers fusionnent avec les facteurs indiens.

Celui qui veut voir à l'œil nu, précis et irrécusables, ces facteurs multiples qui s'entre-croisent dans l'empire kouchane, n'a qu'à contempler l'opulente numismatique de cette époque. L'épithète iranienne « roi des rois » se rencontre avec le titre grec de « basileus », avec l'expression indienne « adhiraja », même avec ce mot de « devaputra » qui traduit en sanskrit la notion chinoise « fils du Ciel ». Mithra, Çiva, le Bouddha, Héraklès paraissent en effigie, indifféremment. Le nouveau Bouddhisme que, par opposition à celui du passé, on appellera « Grand Véhicule », s'est formé en un milieu sillonné des disparates influences que ces noms trahissent.

Le siècle de Kaniska est un âge de prospérité, de magnificence. L'entre-croisement des routes asiatiques à travers l'empire kouchane justifie son enrichissement. L'héritage de l'art gréco-bouddhique du Gandhâra s'assimile aux idéaux indigènes. Une personnalité prestigieuse, Açvaghosa, docteur houddhique et philosophe, poète et musicien, ouvre des voies multiples à la littérature religieuse et profane des époques ultérieures. Le métaphysicien Nágárjuna, le médecin Caraka, inaugurent des traditions puissantes. Mais il était dans la destinée de l'Inde de ne pouvoir maintenir au delà de deux ou trois règnes une assez vaste unification du pays pour que l'éclat de sa civilisation se maintint égal à lui-même pendant plusieurs générations. Les successeurs de Kaniska, comme ceux d'Açoka, laissent aussitôt péricliter l'empire. De ses deux fils, qui avaient partagé avec lui le pouvoir, Vâsiska et Huviska, seul le second lui survécut (162 à 182?). Son nom est presque tout ce que nous savons de lui, ainsi que de Vâsudeva lez, Les Kouchanes du me siècle sont réduits à la Bactriane, avec Kaboul et le Gandhâra; ils durent subir le joug sassanide.

#### CHAPITRE V

### LE DÉKHAN JUSQU'AU III SIÈCLE

L'histoire du Dékhan commence plusieurs siècles plus tard que celle de l'Inde gangétique, a fortiori plus tard que celle du Penjab. La conquête indo-européenne s'étendit d'ouest en est avant de gagner progressivement la péninsule méridionale.

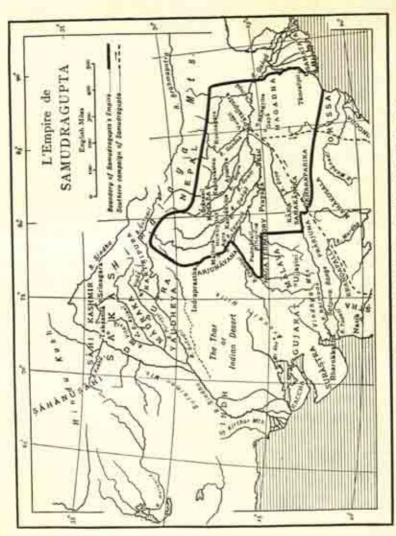
La pénétration s'opéra par glissement le long des côtes, et aussi par voie maritime.

Nous avons signalé, au temps d'Açoka, la conquête du Kalinga (-261), sur le golfe du Bengale. Au delà se trouvent des populations de langue telougou, occupant les deltas de la Godavart et de la Krsna. Avant même la mort du grand empereur bouddhiste, cette région, déjà connue pour sa richesse par Mégasthène, devint le royaume des Andhras, tributaire d'Acoka, puis indépendant. Sa puissance s'accrut à tel point qu'elle se manifesta au delà même des Ghâts occidentaux, où les deux fleuves précités prennent leur source, sur la côte de l'océan Indien, coupant la péninsule d'est en ouest. De là une rivalité entre ce royaume et celui des Ksatrapas, pour la possession de la partie de la côte ouest pourvue de ports et de débouchés commerciaux. La dynastie andhra couvre environ quatre siècles, approximativement de - 230 à + 225. La capitale fut d'abord à Amarâvatt, sur la basse Krsna; Cri Pulumāyi, vers + 100, installa son gouvernement à Pratis/hāna (Paithān), sur la haute Godāvarī. L'apogée de la dynastie est atteint sous Gautamtputra Yajña Cri, vers le milien du nº siècle; ce souverain annexe l'État des Ksatrapas, mais pour quelques années seulement. Peut-être ce monarque, connu aussi sous le nom de Çâtakarni la, est-il l'initiateur de l'ère Vikrama (d'héroïsme), fameuse dans la tradition indigène; mais alors ce Câtakarni appartiendrait au ra siècle, et cette ère commencerait en 58 (non pas 58 avant J.-C., comme supposait V. Smith, LXXIV bis, p. 151).

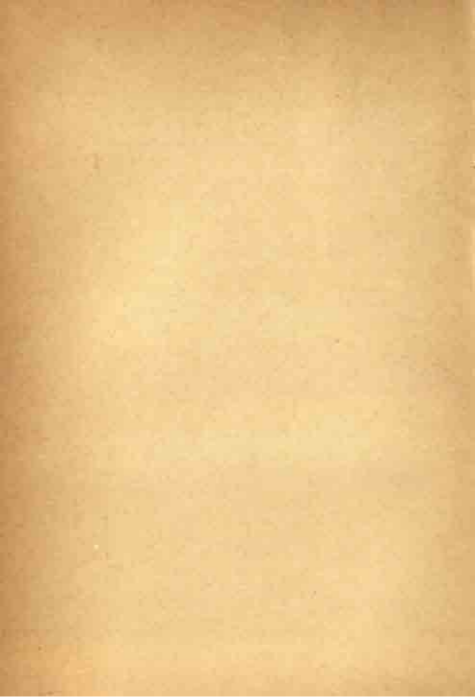
Passons dans le camp adverse, celui des Kantrapas ou Satrapes. Ce titre, iranien, est caractéristique de deux dynasties fondées par des Cakas mis en fuite lors de l'invasion Yue-tche. La première fut implantée au Surastra (Kathiawar); l'un de ses princes, Castana, paralt avoir été possesseur du Málya avant l'apogée des Kouchanes et être devenu vassal de Kaniska; il régnaît sur Ujjayint, foyer d'une civilisation brillante. La seconde, à laquelle s'attache encore plus particulièrement le titre de Ksaharâta, fut l'ennemie héréditaire des Andhras; elle régnait sur le Maharastra (1). Ménandre, roi grec de Kaboul, s'était avancé jusque-là au milieu du 114 siècle avant notre ère. La fortune du pays résultait de ses nombreux ports, d'autant plus précieux que, plus au sud, la côte devient inhospitalière: Bharukaccha (Broach), à l'embouchure de la Narhadă; Surăstra (Sourate) à l'embouchure de la Tapti: Surparaka (Soupara). Or l'importance de la pavigation entre Unde et l'Égypte des Ptolémées s'était accrue depuis qu'au im siècle après Jésus-Christ l'art d'utiliser les moussons s'était repandu dans l'Occident. C'est ce second Etat çaka qui fut ancanti par Çâtakarni; et c'est du premier que vint la revanche, lorsque le satrape d'Ujjayint, Rudradaman, vainquit le souverain Andhra.

L'antagonisme entre États occidentaux et orientaux paratt avoir opposé des idéaux différents. Les Çakas, comme tous les

<sup>(1)</sup> En termes modernes : entre Sourate et Bombay.



Mrs and thought in Ancient India, par R. Mookenji, London, Macmillan, 1914.



Scythes indiens ou serindiens, comme les Tokhares, conservent de leur origine étrangère de la sympathie pour le Bouddhisme, religion universelle; tandis que les Andhras se font volontiers les soutiens du Brahmanisme. N'abusons pas toutefais de cette antithèse: si Ujjayint fut un grand centre bouddhique, la culture orthodoxe s'y développait à tel point, que le royaume dont elle était la capitale fut le premier à rédiger des inscriptions non plus en prakrit, mais en sanskrit.

L'extrême sud de la péninsule possédait plusieurs villes maritimes en relations avec les mers de Chine comme avec l'Occident. Du pays Pândya, par exemple, face à Ceylan, partit une mission que reçut Auguste en — 20. Le royaume Chola prédominait sur la côte de Coromandel; le Chera, ou Kerala, sur la côte de Malabar, dont les principaux ports étaient Muziris (Granganore) et Bakarai (en Travancore). Les nations du Coromandel atteignirent, dans les trois premiers siècles de notre ère, un haut degre de prospérité, qu'atteste le développement de la littérature tamoule, surtout à Madura. Une hostilité permanente opposait la plupart de ces peuples à celui de Ceylan, où, depuis la mission envoyée par Açoka, fleurissait le Bouddhisme.

#### CHAPITRE VI

#### LES GUPTAS HUNS ET TURCS, HARSA

Les événements du un\* siècle échappent à l'historien; nous sommes très mal renseignés sur l'empire kouchane. L'histoire ne reprend qu'en 318-319, quand se fonde, dans le vieux pays de Magadha, une nouvelle dynastie vraiment indigène, qui revient aux traditions des Mauryas.

Le nom même que porte le fondateur de cette dynastie crée un trait d'union avec le passé : c'est encore un Candragupta qui accède au trône du Magadha. Son ambition est servie par un mariage dont les monnaies de l'époque devaient perpétuer la mémoire : ce prince épouse une héritière de la maison princière des Licchavis que nous avons mentionnée dans l'horizon politique du plus ancien Bouddhisme. Condragupta Ist, — premier dans cette dynastie que les historiens appellent celle des « Guptas » — acquiert ainsi non seulement Vaiçâlt, mais l'ancienne capitale Pâlaliputra; il englobe même l'Oudh avec Prayága (Allâhâbâd).

Samudragupta, son fils (330? à 380?), est un personnage de premier plan; il représente, dans la galerie des potentats indiens, le conquérant irrésistible et d'ailleurs généreux. Nous possédons l'énumération de ses hauts faits dans une inscription gravée sur l'un des piliers qu'avait érigés naguère Açoka, celui d'Allahabad. Il semble qu'on ait voulu — son successeur sans

doute - égaler ce foudre de guerre magnanime à l'empereur

pacifique, de prestigieuse mémoire.

Stylisées selon le schéma d'un impérialisme légendaire, les conquêtes de Samudragunta s'orientèrent vers les différents points cardinaux (digvijava) : 1º une expédition de grande envergure à travers le Dekhan, passant d'abord par le Kalinga, selon la tradition d'Açoka, puis suivant la côte est jusqu'à Kánchi (Conjecveram), gagnant la côte ouest jusqu'à Candragiri et revenant par la lisière orientale des Ghâts occidentaux. De cette expédition le souvenir demeura profond et vivace parmi les nations méridionales. Ce fut moins qu'une conquête, car l'empire effectif de Samudragupta ne dépassa guère, au sud, la latitude marquée par les sources de la Narbadă ; toutefois ce fut plus qu'une promenade militaire (1), car, dans certaines parties, l'équilibre du Dékhan s'en trouva bouleversé. L'écroulement de plusieurs trones, quoique passager, a du servir l'ambition d'une dynastie méridionale appelée à un avenir important, les Pallavas, déjà maîtres de Kanchi quand y vint Samudragupta. Il suffisait à ce dernier de passer en souverain universel et de lever un tribut parmi ces peuples lointains : il prenait l'allure d'un « roi des rois », et, impuissant à englober dans ses domaines de si vastes conquêtes, il se permettait le geste glorieux de rétablir, sous sa suzeraineté, les princes une fois abattus.

Voici maintenant les autres directions dans lesquelles s'achemina l'ardeur guerrière de Samudragupta : 2º extermination des proches voisins de l'empire : notamment de Ganapati-Nâga, roi de Padmàvatt (Narwär, au Gwalior), et des râjas entre la Jumnă et la Narbadă ; 3º réduction en esclavage des rois de la jungle (selon Fleet : Inde centrale) ; 4º imposition de tributs aux peuples frontières à l'est et à l'ouest, jusqu'à l'Assam au levant et vers l'occident jusqu'aux républiques des Mâlavas, Ârju-

<sup>(1)</sup> JOUVEAU-DURREUM, CXX.

nayanas. Yaudheyas, etc., c'est-à-dire du Penjab. Pour parler net, et traduire en expressions positives le langage ampoulé de l'inscription, disons que le domaine propre de Samudragupta embrassait tout le bassin gangé ique, mais pas plus, et que, sur l'Inde comme sur le Dékhan, sa suzeraineté ne se manifestait que soutenue par des preuves effectives de sa force.

Les Çakas du nord-ouest, avec la fraction murunda de leur royaume, et les Cinghalais sont énumérés comme de lointains satellites gravitant autour de l'astre glorieux. Une source chinoise nous apprend qu'en effet deux moines, envoyés par Meghavarman de Ceylan (352-379) en pèlerinage à Bodh-Gayá, conclurent avec l'empereur une entente aux termes de laquelle la piété cinghalaise fut autorisée à élever un monastère en ces lieux saints.

Pour proclamer et consacrer à la fois son empire universel, Samudragupta, lors de son retour du Dékhan, avait accompli le sacrifice du cheval, vieux rite que personne, depuis Pusyagupta, monarque çunga, n'avait osé faire revivre. Souverain universel, Samudragupta le fut sinon au sens géographique, du moins au sens humain de ce mot. Sa magnificence se traduisit non seulement par de la gloire mondaine, mais par de la libéralité envers tous les cultes : quoique dévot de Vianu, il patronna des bouddhistes fameux, en particulier Vasubandhu. Doué pour la musique et la poésie, des monnaies le représentent jouant de la vina et il fut salué « roi des poètes », kaviraja. L'inscription le décrit « plein de compassion, et montrant un cœur tendre... véritable incarnation de la bonté ».

Une ère heureuse s'était décidément ouverte pour l'Inde et l'indianité. Voici venus les temps où l'art, la littérature, la philosophie bouddhique et, par contre-caup, la spéculation orthodoxe atteignent leur a akmè ». Kâlidasa est, à peu d'années près, le contemporain d'Asanga. Cet épanouissement d'une civilisation ne peut qu'avoir été favorisé par l'exceptionnelle succession de plusieurs monarques remarquables, tout

ensemble sages et forts.

De fait, le fils de Samudragupta, Candragupta II, nous représente l'idéal du kantriva selon la Bhagavadgità : son piétisme visnuite s'accommode d'une passion pour la guerre. Il conquit le pays des Malavas (Malwa), le Gujerate et le Surastra (Kâthiawar) en abattant le 21e a grand satrape » de la dynastie caka qui régnait à Ujjain. A la suite de cette vaste extension vers l'ouest, Candragupta II éprouva le besoin de déplacer dans cette direction l'axe de son empire : il prit pour capitales non plus Pâtaliputra, mais Ayodhya et Kauçambi. Héritier des lors des traditions d'Ujjain, où le comput des années se faisait selon l'ère de Vikrama (- 58...), il se donna le titre de Vikramāditya, « soleil de puissance ». C'est sous le règne de Candragupta II (375? à 413) que l'illustre pélerin chinois Fa-hien fit, au cours d'une absence de quinze ans (399-414), un séjour de plusieurs années dans l'Inde septentrionale, depuis Taxila jusqu'à Tâmralipti, port bengalais, d'où il gagna Cevlan et Java. Son récit fait revivre sous nos yeux la prospérité des cités gangétiques au commencement du ve siècle.

Kumăragupta (413-455), fils du souverain précédent, dut chercher aussi la gloire militaire, puisqu'il célébra le sacrifice du cheval. Le fils qu'il laissa en mourant, Skandagupta, est la dernière grande figure de la dynastie (455-480). Celle-ci, sans s'éteindre encore, ne dominera plus qu'un royaume

rétréci et mutilé.

Depuis la fondation de l'empire indo-scythe et la pleine assimilation des Kouchanes à l'indianité, pendant trois siècles et demi, l'Inde avait vécu exempte d'invasions étrangères. Elle ne s'était pas, pour autant, trouvée isolée des autres peuples : au contraire, ses relations avec l'Occident ou avec l'Extrême-Orient n'avaient jamais été aussi fréquentes, mais elles demeuraient pacifiques; loin de faire obstacle au génie hindou, elles le stimulaient. Cescirconstances favorables,

combinées avec la formation de considérables empires, policés et forts, celui des Kouchanes, puis celui des Guptas, avaient porté à leur apogée toutes les virtualités de la civilisation indigène. Dans cette culture, en effet, le développement d'un facteur n'implique jamais l'annihilation d'un facteur concurrent. Ainsi, quoique la dynastie de Kaniska ait eu des convictions zoroastriennes, elle favorisa le Bouddhisme; quoique les Guptas aient encouragé une rénovation brillante de la spéculation brahmanique, ils aidèrent à une ample expansion bouddhique. Les lettres, les arts, la prospérite générale y trouvaient leur compte : ce fut l'âge d'or de l'indianité.

..

Dans les dernières années de Kumaragupta, de nouvelles peuplades iraniennes se heurtèrent à l'empire, mais furent écartées des frontières. Sous Skandagupta, la première vague d'une migration redoutable vient battre les mêmes frontières : ce sont des nomades mongoloïdes, que l'Inde désignera sous le nom générique de Hûnas, dans lequel on reconnaît les Huns, envahisseurs de l'Europe. Ceux qui atteignirent l'Inde après le milieu du ve siècle furent les « Huns blancs » ou Ephthalites, d'un type plus voisin du type turc que de l'aspect hideux des compagnons d'Attila. Après un stage dans la vallée de l'Oxus, ils s'emparèrent de la Perse et de Kaboul. Skandagupta les avait éloignés pour quelques années (455), mais après qu'ils eurent tué Firoz le Sassanide, en 484, aucun État indien ne put leur barrer la route. Un des leurs, Toramana, est implante chez les Malavas (Malwa) en 500, et son fils, Mihiragula, établit sa capitale dans le Penjab, à Cakala (Sialkot). De nouveau la même puissance politique dominait à la fois l'Iran et l'Hindoustan.

Un recul temporaire de l'invasion est marqué par le réveil de l'indépendance malava, en 528. Un prince indigène,

Yacodharman, se soustrait au joug de Mihiragula, qui se jette sur le Cachemire. Ne manquons pas de remarquer, à ce propos, l'importance croissante que prend dans le milien indien cette région moyenne entre l'Hindoustan et le Dékhan, laquelle s'étend de la Yamuna (Jumna) aux Vindhyas et de l'Avanti au Kathiawar. Déjà le ve siècle s'était signalé par un éclat tout particulier d'Ujjain, qu'avaient convoitée les Andhras et que les Guptas ravissent aux Satrapes. Au vie siècle, en raison de l'affaiblissement du Magadha, où s'épuise la lignée des Guptas, nous voyons le Malwa devenir le bastion de la résistance hindoue. Dans la péninsule du Kathiawar, à Valabhi, la dynastie vraisemblablement iranienne des Maitrakas fonde, dès la fin du ve siècle, un royaume appelé à une grande prospérité comme à une brillante notoriété bouddhique. Entre ces deux centres, Ujjain et Valabht, se glisse une tribu de Gurjaras, apparentés aux Huns : elle s'établit à Bharukaccha (Broach) et à Bhinmal, dans le Rajputana méridional. De ce dernier fover, au milieu du vie siècle, émigre un certain Pulakesin, du clan des Calukvas, pour s'installer à Vatapi (Badami dans le district de Bijapur, présidence de Bombay). Ce sera l'origine d'une puissance qui, au vue siècle, dominera le Dekhan.

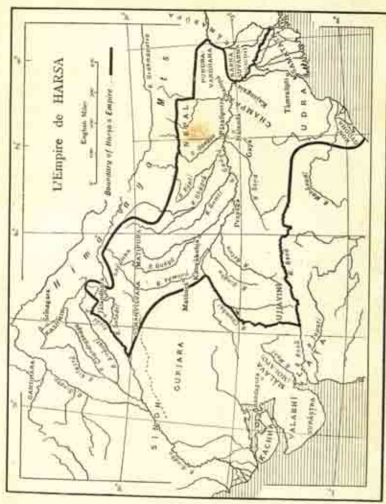
Le nord-ouest de l'Inde avait cruellement souffert. Les derniers Kouchanes, chassés de Bactriane par les Huns, et réduits au Gandhâra, sous le règne de Kidâra, durent quitter le Gandhâra vers 475 et s'enfermer à Gilgit, dans l'espoir de laisser passer la tourmente. Effectivement, lorsque au milieu du vie siècle, les Huns battirent en retraite, les Kouchanes récupérèrent une partie du Gandhâra, qu'ils gardèrent jusqu'au 1xe siècle. Mais les destructions y avaient été féroces. Beaucoup de monastères étaient en ruines; la tradition de la statuaire gréco-indienne était tarie pour toujours.

L'expulsion des Hons fut d'ailleurs inégale selon les régions. Elle fut très incomplète dans le bassin de l'Indus. Au surplus, les ravages de l'invasion survécurent à l'invasion même. Le pays demeurait morcelé en une multitude confuse d'États, moyens ou minimes. V. A. Smith insiste avec raison sur le fait que l'invasion hunnique ayant brisé en grand nombre les traditions politiques et autres, l'Inde, où presque tout est de nature traditionnelle, se trouvait, en ce vie siècle, à un tournant insolite et critique de son évolution. Ajoutons que la menace de nouvelles irruptions barbares ne cessait de peser sur elle : peu après le milieu du même siècle, le royaume des Huns, sur l'Oxus, se trouve englobé dans un empire turc non moins belliqueux, dont le danger pour l'Inde ne s'évanouira que lorsque, cent ans après (661), cet empire s'écroulera devant les troupes chinoises.

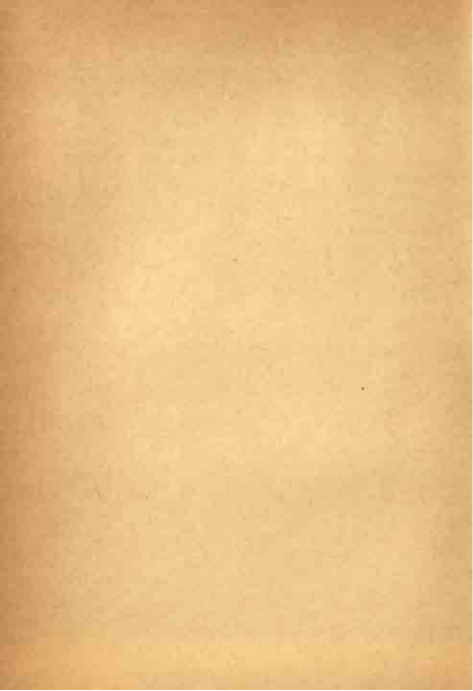


Au commencement du vii\* siècle une puissance se lève parmi le chaos, dans la modeste principauté de Sthântçvara (Thanésar, près de Delhi). Là, un râjă valeureux, Prabhâ-karavardhana, s'est aguerri à lutter contre les Huns et a fortement organisé son royaume, devenu redoutable aux Gurjaras, aux Mâlavas et autres peuples voisins. Peu après sa mort (604 ou 605), survient celle de son fils aîné, Râjyavardhana, que fait assassiner le roi de Gaura (Bengale). C'est au cadet, âgé de seize ou dix-sept ans, qu'incombe la charge du pouvoir, en 606. Ce jeune homme, Haran, ou Çilâditya, « Soleil de Vertu », va inaugurer en héros une carrière qui fera de lui un émule d'Açoka. Sa biographie nous est connue tant par le Harsacarita de Bâna, que par un autre témoignage contemporain, celui du pèlerin chinois Hiuen tsang.

Aussitot élu par le conseil de l'État, le roi châtie, en une campagne foudroyante, le potentat bengalais. Mais voici que son propre beau-frère, le roi de Kanyakubja (Kanauj), est occis par



Men and thought in Ancient India, par R. MOOKERSI, London, Macmillan, 1914.



le roi des Mâlavas. Harsa se saisit de Kanyākubjā et en fait sa capitale. Appuyant ainsi la force sur la justice et la justice sur la force, il accrut de proche en proche son domaine, depuis les abords orientaux du Penjāb (exclusivement) jusqu'au delta du Gange. Comme Samudragupta, il posséda le Mālwā, le Gujerate, le Kāthiāwār, et eut pour frontière méridionale la Narbadā. Il posséda en plus le Népâl. Hanté peut-être par l'exemple du conquérant gupta, Harsa rêva de frapper un grand coup dans le Dékhan, contre le Mahārāstra. En 620 il attaqua le roi de ce pays, Pulakeçin II, de la famille Calukya; mais ne put obtenir de ce côté aucun résultat.

Harsa fut plus qu'un soldat glorieux. Lui aussi était un kaviraja. On lui attribue une œuvre grammaticale, des poésies et trois drames : Ratnavali, Priyadarçikâ et Nâgânanda. 11 concilia de bonne grace, avec ses origines civaltes, un zèle sincère et touchant pour le Bouddhisme dont il s'assimila les dispositions de charité. Il passait son temps à inspecter ses provinces, sévère à réprimer le crime, mais soucieux d'ouvrir des fondations hospitalières et d'éparguer des souffrances à tous êtres vivants. Il accueillit Hiuen-tsang avec les plus grands honneurs et réunit à son intention un concile dans sa capitale (Kanauj, 643), pour l'exaltation du Mahāyāna. Cette assemblée faillit se terminer de façon tragique, un complot ayant été ourdi par des brahmanes, soit contre le pélerin chinois, soit contre le monarque. Celui-ci ne convoqua pas moins, aussitôt après, à Prayaga, une nouvelle assemblée, où il combla de cadeaux brahmanes et Jainas aussi bien que Bouddhistes. Enfin l'éclat littéraire et artistique de cette première moitié du vne siècle ne le cède en rien à la gloire de l'âge gupta.

Harsa régna 41 ans et pourtant mourut en pleine vigueur (647). Il ne laissait aucun héritier. Sur ces entrefaites, un ambassadeur chinois, Wang Hiuan-ts'o, arrivait à la cour (648), mais était malmené, pillé par le ministre qui avait saisi le trône à son profit. L'émissaire jaune parvint à s'échapper,

trouva un asile et un vengeur auprès de Srong-tsan Gampo, fondateur de la royauté tibétaine : Népâlais et Tibétains infli-

gérent une défaite aux troupes indiennes.

Nous nous abstiendrons, dans ce livre, de juxtaposer à l'histoire de l'Inde celle du Tibet, qui apparaît précisément à cette époque. Il nous suffira de signaler que, vers 650, date à laquelle nous arrêtons notre récit, une nouvelle puissance vient de se créer au nord de l'Himâlaya, puissance qui, dès l'abord, tient le milieu entre l'Inde et la Chine, et qui accueille le Bouddhisme.

Nous laissons l'Inde en une nouvelle phase d'émiettement, car l'empire de Harsa ne devait pas survivre à son fondateur. Le présent appartient à deux maisons régnantes très vivaces, l'une au nord-ouest du Dékhan, celle des Calukyas; l'autre, au sud-est, celle des Pallavas. Quant à l'avenir, il appartiendra aux Turco-Mongols et, pour une part, à l'Islam, car l'ère de l'Hégire est ouverte depuis 622.

\*\*\*

Les douze ou treize siècles d'histoire que nous venons de résumer à grands traits, et avec d'immenses lacunes, offrent-ils

quelque unité?

Cette indianité ancienne, répétons-le, est un chaos, de par la diversité des races et des langues, la multiplicité des traditions et des croyances. N'est-ce pas, en effet, de nos jours seu-lement que des communications rapides restreignent les distances, et que l'imposition aux peuples disparates d'une langue commune, l'anglais, ont donné quelque homogénéité à ces pays? La principale unité que comportent les âges si sommairement décrits, c'est celle de la tradition védique imposée en tant que Brahmanisme par l'élément indo-européen. Au point de vue politique, c'est la tradition d'un roi des rois, qui suscite de temps à autre, ici ou là, quelque fragile empire. Mais aucune tradition locale n'assure la durée d'un tel pouvoir. Nous avons

vu, en effet, l'intérêt se concentrer tour à tour sur des Indes bien disparates : le Penjab, la vallée gangétique, la région d'Ujjain, le Dékhan.

Les invasions par le nord-ouest sont un fait intermittent. mais chronique. Tantôt de nouveaux Indo-Européens viennent par la rejoindre les Aryens établis en Hindoustan, mais tantôt des Mongoloïdes, par exemple les Huns, les Turco-Mongols. Même dans ce dernier cas, non moins que lorsque l'invasion est grecque ou kouchane, les éléments qui viennents'adjoindre à la masse hindoue se sont, au moins vaguement, iranisés. De cette facon, les envahisseurs, même non Indo-Européens, continuent et renforcent, renouvellent, sous des formes imprévues, cette solidarité primitive et permanente qui attache l'Inde à l'Iran. Sans doute tenons-nous là l'élément le plus constant de l'histoire indienne. N'est-ce pas, par exemple, de l'Iran que procède la prétention à une royauté mondiale ? et n'v a-t-il pas une corrélation entre cette royauté suprême et la faveur accordée à la scule religion connue qui fût de type universaliste?

De fait, le Bouddhisme trouve son principal essor non pas tant dans l'Inde que dans les espaces sérindiens, qui le véhiculent de l'Oxus à la Chine. Gréco-Parthes, Gréco-Bactriens, Kouchanes, Turco-Mongols d'avant l'Islam, tous ces étrangers qui ont campé dans la Sérinde avant de s'établir dans l'Inde propre, sympathisent plus avec une religion quasi internationale qu'avec cette orthodoxie brahmanique dont le caractère social est spécialement hindou. Voilà pourquoi si souvent les potentats de grande envergure sont à la fois des dynastes venus du dehors, et qui associent à leurs ambitions temporelles un dévouement d'autant plus sincère qu'il est plus intéressé, au Bouddhisme.

Remarquons enfin que les distinctions que nous établissons, en Occident, entre l'antiquité et le moyen âge, défini relativement aux temps modernes, ne s'appliquent pas à l'Asie. Le Bouddhisme n'a jamais instauré un ordre nouveau, comme fit le Christianisme dans le bassin méditerranéen; il est, en effet, parmi les éléments les plus anciens de l'indianité, si l'on met à part la préhistoire védique, et il n'a jamais conquis toute l'Inde, à beaucoup près. Les invasions qu'ont subies l'Inde et la Chine n'ont pas introduit dans ces pays des institutions nouvelles, comparables à celles que les Francs, par exemple, donnérent à la Gaule romaine; elles se moulèrent bien plutôt dans les formes indigenes. Il n'y eut ainsi aucune conpure entre « antiquité » et « moyen âge ». En un sens, on pourrait dire que l'Asie fut, à toutes époques historiques, dans un état comparable à ce qui fut chez nous le moyen age, en ce que toujours l'Asie vécut sur un ordre traditionnel, doublé d'une science scolastique. C'est en partie pour faire saisir cette continuité que nous avons poussé le récit jusqu'au vue siècle. Nos autres raisons, nous les trouvons dans le fait que l'Inde ancienne a fourni alors son complet développement, et qu'à cette époque intervient un facteur jusqu'alors imprévisible ; l'expansion islamique.

# DEUXIÈME PARTIE

## LA SOCIÉTÉ INDIENNE

#### INTRODUCTION

S'il est vrai, d'une façon générale, que, chez les divers peuples, les multiples fonctions de la vie spirituelle, sociale ou individuelle, se dégagèrent lentement de la religion, une telle remarque se trouve particulièrement vraie de la civilisation indienne. La religion forme, pour ainsi dire, le dénominateur commun, ou la base fondamentale de tous les facteurs de l'indianité. Dans cette deuxième partie nous envisagerons la religion sous son aspect social, réservant pour la troisième l'examen de son aspect individuel.

Au seuil de cette analyse, qu'il nous faut entreprendre, des institutions religieuses de l'Inde antique, nous retrouvons les problèmes de la composition du monde indien. Il nous faudrait pouvoir discerner de l'apport indo-européen les facteurs antérieurs où dominait la culture dravidienne. Or les matériaux nous manquent pour faire le départ entre ces deux éléments,

L'Indeméridionale, ayant été moins fortement aryanisée que celle du Nord, fournit, à travers l'histoire et aujourd'hui même, de la documentation sur les sociétés dravidiennes; mais bien téméraire qui oserait de là conclure à l'état social des pré-Aryens, 1 500 ou 2000 ans avant notre ère. Faute d'in-

formation sur cette Inde non aryenne, nous sommes réduits à user d'un procédé extrêmement arbitraire qui consiste à présumer dravidiens les facteurs de l'indianité qui ne se tirent pas du stock védique.

Les Dravidiens de l'antiquité, n'ayant laissé aucun texte scripturaire, ne nous sont connus qu'à travers le Véda, pris au sens le plus large. Comme le Véda est, a fortiori, la base de notre connaissance de l'Inde classique, voici venu le moment d'en fournir un schéma succinct sans préjudice de l'étude qui en sera faite à propos de l'histoire littéraire.

Le Véda au sens le plus large désigne non un texte, mais la somme du savoir; par où il faut entendre l'ensemble des connaissances et des techniques requises par la vie religieuse (dharma). En un sens plus étroit, ce mot connote une certaine littérature, primitivement de transmission orale. Dans l'acception la plus restreinte ce sont quatre collections (samhitâ) d'hymnes ou de formules, fond premier de la littérature védique.

Les quatre collections sont les suivantes: Le Rgvèda, corpus des stances (rc) laudatives de quelque divinité; — le Sâma-vêda, corpus de mélodies destinées à être chantées sur des thèmes tirés du premier recueil; — le Yajurvêda, corpus de formules sacrificielles en prose, pour la plupart postérieures aux hymnes du rc; — l'Atharvavéda, corpus de recettes magiques. La forme du quatrième Véda, calquée sur la présentation des hymnes du premier, atteste une production ultérieure, mais le fond appartient à un ordre de croyances extrêmement archaïque.

Une couche secondaire de textes védiques renferme des commentaires rituels (brâhmanas) ou métaphysiques (âranyakas, apanisads), destinés, les premiers, à guider le sacrifice, les seconds, à le transposer dans la spéculation abstraite. Chacun se rattache à l'un des Védas : par exemple, l'Aitareya Brāhmana au Rgvéda, la Chândogya Upanisad au Sāmaveda, d'autres à telle ou telle des deux versions du Yajus, le noir (par exemple la Taittiriya et la Maitrayani Samhitā) et le blanc (la Vājasaneyi Samhitā).

Les Brâhmanas, traités en prose, renferment une technique sacrificielle de rédaction et de destination sacerdotales. La multiplicité des brâhmanas exprime non seulement la diversité des sacrifices, mais la pluralité des écoles (çâkhās).

Les Aranyakas, traités « forestiers », sont conçus à l'usage des ermites retirés loin du monde, en forêt. Loin des conditions de la vie mondaine, la religion rituelle ne paraît plus que symbolique d'une vérité transcendante : l'aboutissement normal de ces ouvrages est la philosophie des Upanisads. Le tableau ci-contre montre la connexion qui existe entre ces diverses sortes de textes : connexion de fait dans le cas de l'Aitareya-Brâhmana, dont l'annexe est un Aitareya-Aranyaka, qui renferme une Aitareya-Upanisad, ainsi que dans la série Kausitaki, exactement parallèle, ou dans la série Taittiriya ; connexion théorique et artificielle dans d'autres cas, par exemple dans le rattachement de nombreuses Upanisads tardives à l'Atharyavéda.

Une troisième stratification, qui comprend les six « membres» du Véda (Vedàngas) on sciences d'interprétation exégétique: la phonétique, le rituel, la grammaire, l'étymologie, la métrique et l'astronomie (1), consiste en sûtras, vers mnémoniques d'un laconisme extrême. Cetté nouvelle littérature, essentiellement scolastique, s'apprenait par cœur, et les explications en prose données par le maître devaient rendre intelligible la rébarbative condensation des sentences. Les Crautasûtras codifient les sacrifices; les Grhyasûtras réglementent les sacrements (samskâras) qui donnent une valeur religieuse à la vie individuelle, de la naissance à la mort. Ces deux types de littérature

<sup>(1)</sup> Cikså, kalpa, vyškarana, nirukta, chandas, jyotisu,

forment ensemble le cituel, Kaipasûtra; on y ajoute la technique des mensurations d'arpentage et de géométrie nécessaires pour préparer le terrain du sacrifice et l'autel : Çulvasûtras. D'autres sûtras précisent les conditions de la correction juridique, morale ou religieuse : Dharmasûtras. Ici encore la réalité ne correspond que partiellement à la théorie. Dans la série Kâtyâyana, par exemple, il n'y a que des Çrauta- et des Çulvasûtras; dans la série Âçvalâyana des Çrauta- et des Grhyasûtras. Seules les séries Âpastamba et Baudhâyana renferment des Çrauta-, Grhya-, Dharma- et Çulvasûtras, les quatre variétés de Kalpasûtras. Pour ne pas compliquer le tableau ci-joint ces détails n'y ont pas été portés, non plus que l'énumération des sûtras qui ne font point partie du rituel (kalpa) proprement dit.

# LITTERATURE VEDIQUE

|             |                                                                | INTRO                                                           | DUCTI                                               | ė.                                              |                                                                                  |                                  |
|-------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| KALPASUTRAS | Aqvalâyana.<br>Çankhâyana.                                     | Latydynna.<br>Gobhila.<br>Khadica.<br>Sam avidhao.<br>Brahmana. | Jaiminiya.<br>Kathalmgribya.                        | Baudhayana.<br>Apastamba, Hira-<br>nyakeçi.     | Haradvaja.<br>Manava.<br>Katyayana.                                              | Kauçika.<br>Valtānagrauta.       |
| UPANIZADIS  | Altareya.<br>Kanattaki.                                        | Chándogyn.                                                      | Kenn.<br>Kaftaka,                                   | Taittictys.<br>Malstrafragana.<br>Cvetticvalum. | Madh. Vajasa. Brhadara. Manava. neyi. neyi. farriya.                             | Mundaka.<br>Pragna.<br>Mandokya. |
| ARADYAKAS   | Altareya.<br>Kanettaki.                                        |                                                                 |                                                     | Taittiriya.                                     | Madh. Vajam-<br>neyi.<br>Karetya.                                                |                                  |
| BRAIDIANAS  | Altareya, Altareya,<br>Knualtaki (Çânkhâ- Kanattaki,<br>yana), | Kanthuma - Tándya, Sadvimça.<br>Rânâyanlya.                     | Jaiminiya - Talava -<br>kara,<br>Kathaka (en partie |                                                 |                                                                                  |                                  |
| SAMUITAS    | Heamhita.                                                      | Kanthuma-<br>Randyanlya,                                        | Jaimintys.<br>Käfheka.                              |                                                 | Maitrayani.<br>Kapisrhalu.<br>Madn, Vajana- Çatapatha.<br>neyi.<br>Kanviya Vaj., |                                  |
| ROOLES      | Attaroyins.<br>Kanattakins.                                    | Thudins.                                                        | Tahavakaras (Jai- Jaimintya,<br>miniyas), Kafhaka,  | Taittieiyas.                                    | Mattrayaniyaa,<br>Kapischala-Karhas,<br>Madhyandinas,<br>Kanvas,                 | Atharvans,                       |
| vena        | Riveda                                                         | Sámavéds                                                        |                                                     | Noir                                            | Blance                                                                           | Atharvaveda Atharvans.           |

# CHAPITRE PREMIER LA FAMILLE. SON CULTE, SON DROIT

L'horizon social, dans le monde indien, ne s'étend guère, pour la moyenne des hommes, au delà du hameau agricole. Les individus issus d'une même origine continuant à vivre ensemble, selon certaines règles, le groupe se compose, en théorie, de parents. Janman, la lignée selon la génération, équivaut ainsi, ou presque, à grâma, le village.

Cependant les envahisseurs aryens, comme nomades, n'avaient pas de villages, mais seulement des lignées, auxquelles ils tenaient d'autant plus qu'ils trouvaient, dans l'attachement à ces traditions familiales, un moyen de préserver leur spécificité. Sauvegarder l'intégrité de la race (kula) était pour eux le devoir social parexcellence; la littérature classique conserve, très forte, l'empreinte de cette préoccupation. Les sociétés dravidiennes envahies, dès longtemps fixées au sol, possédaient, par contre, des centres d'exploitation rurale et probablement des villes. En fait, les religions dravidiennes demeurèrent, au cours de l'histoire, des cultes locaux ; elles imposèrent à l'hindouisme une vie religieuse de village. Il semble donc que l'identification de grâma et de janman atteste ce mélange de population désormais caractéristique.

La famille reposait, dans les deux milieux ethniques, sur des bases différentes. Le matriarcat et la polyandrie ont dû exister dans l'élément dravidien primitif; des vestiges ou des souvenirs en ont subsisté. Au contraire, les Indo-Européens paraissent avoir eu, très généralement, pour définir leurs rapports de parenté, le principe agnatique; ils l'ont imposé aux âges ultérieurs. Des sociétés agricoles s'accommodent volontiers d'une prééminence sociale de la femme, avec laquelle s'harmonisent des cultes de la fécondité naturelle; tandis que les peuples conquérants requièrent plutôt une forme masculine d'autorité.

La famille indienne de type indo-européen, composée de cousins et d'arrière-cousins, correspond au vinc grec, à la gens romaine : son nom est le même, jana, janman. La coordination de plusieurs lignées en un groupe plus étendu forme la tribu. sabha, réunion de villages. C'est ce que les Slaves du Sud appellent pleme par opposition à bratstvo : foule par opposition à fraternité. Leur zadruga, groupe familial plus restreint que le bratstvo, a un équivalent indien, le vic ou clan. Un jana se divise en viças comme le zantu en vis - terme identique au terme indien - dans le vocabulaire de l'Iran, On n'obtiendrait que des résultats décevants, à vouloir serrer de très près des notions qui ne se correspondent qu'approximativement dans les multiples sociétés indo-européennes, et qui ont évolué diversement à travers les âges. Les trois degrés, clan (allemand, Sippe), souche ou lignée (Stamm, tribu) (Versammlung) se sont inégalement distingués selon les milieux, et, sur ce point, les discussions des écoles sociologiques modernes impliquent autant et plus de théorie que d'histoire. Le fait indien le plus anciennement accessible est un groupe social plus ou moins vaste de parentsou de filiations juxtaposées; il importe assez peu que nous appelions ce groupe « clan » ou « lignée » (1).

Le critère de l'extension de ce groupe se trouve non dans la consanguinité — ce que nous avons dit des parents de la

<sup>(1)</sup> Dans la caste brahmanique, ce groupe est le gotra, dont les membres passent pour descendre d'un ancêtre commun.

femme en fournit la preuve — mais dans la communauté de pratique religieuse. Sont parents ceux qui rendent les mêmes honneurs au même ancêtre. Ce sont les sapinda, comme en Grèce les gens faisant la même offrande lactée au même défunt, ομογάλχατες. Ce qui montre bien la nature sociale plutôt que biologique de la parenté, c'est, en cas d'infécondité du mari, l'acquisition par lui d'enfants mâles destinés à perpétuer le culte familial, mais obtenus par l'union de sa femme avec un autre homme.

Le père, grand-père ou aïeul, se trouve chef de famille, pati. Il y a de même des chefs de clan, viçpati; c'est, parmi eux, théoriquement tous égaux, qu'on désigne le chef militaire de la tribu : le roi. Par destination il fait régner l'ordre, râjati (avestique, râzayeiti). Le pouvoir qui élit ce roi est cette réunion de lignées qu'on nomme tribu, sabhā; de là vient que ce terme possède aussi la valeur d'a assemblée ». Voilà les archaïques rudiments à partir desquels se développeront les institutions ultérieures.

# I LE GULTE PAMILIAL.

Le point central autour duquel se groupe la famille indoeuropéenne ou indo-européanisée est le foyer. Il fait son unité, il domine son culte. Par là se perpétue, à travers tous les âges de l'indianité, une préhistorique religion aryenne du feu-

Autant de seux que de samilles : le seu, comme le père, est le maître du logis, grhapati, ou le ches du village, viçpati, selon la structure plus ou moins massive du groupe. Ce seu qui, jadis, allumé sous la tente des nomades, écartait les animaux séroces, il garde, stabilisés, bergers et troupeaux, en vrai pasteur, gopa. Essentiellement polymorphe, il ne scintille et ne crépite pas seulement sur l'âtre, mais dans le ciel. C'est l'éclair et c'est le soleil. Puissance redoutable et amie de l'homme, foudre qui détruit et chaleur qui fait vivre. Le divin, deva, se définit par le lumineux igné; il domine les mortels comme les domine le ciel. Mais, d'autre part, rien n'est plus à la portée de l'homme que ce foyer qui cuit les aliments, qui sert aux rites, préside à tous les actes de la vie. Il ne jaillit pas seulement de la nuée, comme « fils des caux » (apam napât), il naît du bois dans l'arani, par rotation et friction d'une baguette dans une planche. On peut donc le produire. Mais bienheureux ceux qui ne le laissent pas s'éteindre et entretiennent permanent le foyer de la tribu. Le plus archaîque sacerdoce indo-iranien est celui des atharvans, prêtres du feu-

Transmission du feu et filiation ancestrale non pas se symbolisent, mais s'identifient. Le foyer équivaut à «l'ancêtre », qui, sous les espèces du père, du grand-père et du bisaïeul—les tripatores des Grecs, les sapinda-pitaras de l'Inde classique—possèdent l'autorité familiale. De même que le foyer en incandescence actuelle continue la flamme de naguère, ces « pères » conservent dans le présent le caractère sacré dont étaient investis les plus valeureux des morts, qui persistent dans un séjour mystérieux. Les offrandes alimentaires destinées à ces défunts sont versées dans le feu, et ainsi les atteignent.

En vertu de cette consubstantialité du feu de l'âtre et de la lignée, les prolongements cosmiques de l'un et de l'autre s'équivalent. Comme il y a du feu aussi dans la nature, où le ciel est lumineux, ce ciel lui aussi est père, Dyaus-pilar. Cette conviction fondamentale des Indo-Européens, qui nous est familière sous sa forme gréco-latine (Zeus pater, Jupiter), marque le point où cosmologie et mythologie se greffent sur les rites familiaux les plus essentiels. La communication avec les êtres célestes ou dieux (deva), comme la communication avec les ancêtres, se fait par la voie du feu; et, parmi

tous les feux, celui du foyer garde une prééminence significative.

Tout chef de famille est sacrificateur. Ses obligations religieuses sont consignées particulièrement dans le rituel domestique, grhyasûtra, dont il est l'unique ou le principal agent, mais aussi, pour une part, dans le rituel révélé, grautasûtra, qui requiert les offices de professionnels. Le feu du foyer suffit dans le premier cas; deux autres feux, qui sur l'autel se disposent l'un à l'est, l'âhavaniya, l'autre au sud, le daksina, de l'autel domestique, interviennent dans le second cas; mais l'un et l'autre doivent s'allumer au foyer. L'autel se réduit à une jonchée d'herbe, couvrant un quasi-rectangle aux côtés incurvés. Là sont disposés les feux et les offrandes: lait, beurre, grains, viandes, boissons fermentées. Sur cette vedit viennent prendre place les dieux. A ce simple appareil se réduit la matérialité du sacrifice, mais la complexité des rites est extrême.

Du matin au soir le maître de maison satisfait à des obligations religieuses. La sandhyā matutinale comprend diverses pratiques: bain dans une eau courante, nettoyage des dents, arrangement de la coiffure, exercices respiratoires, récitation de la găyatri (1), formule sacrée entre toutes, et de divers textes védiques. — Puis cinq « grands sacrifices » (mahâyajña): oblations aux dieux (deva), aux démons (bhūta), aux mânes (pitr), aux hommes (nr), par accomplissement de l'hospitalité, au Brahman par lecture d'un texte védique. Ce terme

(1)

Om, bhūr bhuvan svah. Tat Savitur varenyam bhargo devasya dhimahi, dhiyo yo nah procodayat.

<sup>1</sup>º La syllabe prestigieuse, om ou oum, a et wde toute réalité; 2º noms des trois mondes supérieurs : terre, atmosphère, ciel ; 3º trois vers tires du Rgnéda (III, 62, 10), composés de huit syllabes : « Cet éclat souhaité, apanage du dieu Savitar, puissions-nous le possèder : Il éveillers nos pensées, »

de brahman sera expliqué par la suite; il s'agit ici d'une vénération adressée à la révélation scripturaire. - Ensuite honneurs rendus à cinq idoles domestiques (áyatana), pierres qui symbolisent des divinités : Visnu, Çiva, Durga, Ganeça, Sûrya. - Matin et soir, un agniholra, sacrifice du feu sous ses trois modalités. - Au repas de midi, des aliments sont jetés dans le feu, à l'intention de tous les dieux (vaiçvadeva). Puis du riz cuit, en petits tas, est placé à l'intérieur et à l'extérieur de la maison pour les dieux, les esprits et les bêtes. Alors seulement les habitants mâles du logis se mettent à manger, assis sur leurs jambes repliées, tandis que les femmes, qui les servent, ne prendront leur nourriture qu'après. - Au coucher du soleil, nouvelle sandhya. A peine soupçonne-t-on, par cet aperçu simplifié, le nombre de formalités quotidiennes par lesquelles un mattre de maison contribue à l'ordre universel en suscitant, par la régularité cultuelle, les alternances solaires, en nourrissant les diverses sortes d'esprits, y compris les dieux et les défunts, en harmonisant son groupe à la nature entière. On entrevoit cependant quel rôle joue le feu dans cette religion domestique.

Envisageons maintenant cette religion au cours des phases caractéristiques de la vie individuelle. Quarante sams-karas, ou sacrements, devraient être énumérés. Bornons-nous à indiquer les principaux moments marqués pardes cérémonies. Dès avant la naissance d'un enfant il y a des moyens de faciliter l'événement attendu et d'écarter les influences malignes en préparant la venue d'une progéniture mâle (pumsavana). Au nouveau-né on donne des ablutions et, avec une spatule d'or, une cuillerée de miel; on lui insuffle par l'oreille parole et pensée, en marmottant de pieuses paroles. On consigne sur un a acte de naissance » (janmapatra) sous quelle constellation il est né; ce document sera consulté aux époques critiques de la vie. Lors de l'institution du nom (nâmakarana), au moins une dizaine de jours après la naissance, on précise

un nom usuel et un autre qui restera secret et qui dépend de conjonctures astrologiques. A l'age de six ans, l'enfant prend sa première nourriture solide (annaprásana), du riz. Entre trois et sept ans, on donne au garçonnet sa coiffure correcte (cudakarana), Entre huit et douze ans il est pris comme novice ou écolier par un maître (upanayana) ; c'est l'occasion d'une seconde naissance. Couvert d'une peau d'antilope, le jeune homme reçoit le cordon sacré qui l'investit homme libre (yajñopavíta); la gáyatri lui est enseignée: elle vaut comme initiation au Véda, qui va faire toute la nourriture spirituelle dispensée au cours de l'enseignement. Théoriquement il faudrait compter douze ans d'apprentissage pour chaque Véda, soit, au total, quarante-huit ans ; inutile d'avouer que les exigences de la vie, même chez l'homme destiné au sacerdoce, ne sauraient s'accommoder d'un pareil délai. Des rites spéciaux affranchissent le jeune adulte de sa phase estudiantine et le réintroduisent au monde (samāvartana). Le mariage (vivāha) s'impose alors comme un devoir ; nous aurons à examiner plus tard ses modalités. Alors commence la carrière du maître de maison, dont nous retracions tout à l'heure les principales obligations journalières. Il est recommandé qu'à l'âge où cet homme a des fils adultes il fasse retraite en forêt, ou du moins prenne l'allure d'un solitaire, dans l'attente du moment où les rites funéraires feront de lui à son tour un ancêtre. Les ancêtres au point de départ, l'état d'ancêtre au point d'arrivée : dans l'intervalle le rôle central joué par le père : ainsi se déroule un cycle de vie familiale construit sur le type agnatique. Tous les sacrements qui régissent cette évolution consistent à prescrire pour tel âge tel mode de vie, à tel moment telle action. Le rite n'est pas autre chose que l'acte congru, qui s'impose en tel temps : kalpa. Il serait aussi vain de prétendre passer au temps ultérieur sans l'avoir accompli, que de faire transition de l'hiver à l'été sans l'intermédiaire du printemps, Dans beaucoup de ces samskaras interviennent des sacrifices

faits au foyer, ou gravitant autour de lui. Lorsqu'entre dans la maison la jeune épousée, elle est accompagnée d'un feu spécial qui atteste le greffage d'un élément nouveau sur la souche familiale. Ensevelis ou brûlés, les défunts persistent dans l'existence qui leur est propre, à la condition qu'ils soient alimentés par les offrandes versées au foyer. Ce foyer se révèle bien plus que l'instrument principal du culte : il incorpore l'essence familiale.

Les *Crautasutras* prescrivent des sacrifices requérant trois feux et diverses catégories de prêtres. Nous toucherons à ce rituel lorsque nous traiterons du sacerdoce.

#### H

## LE DROIT FAMILIAL.

# Le dharma.

Distinguer le culte et le droit ne se justifie que, du point de vue européen ; les deux notions ne font qu'une dans le dharma indien.

Ajoutons d'ailleurs aussitôt ce correctif, que sans se détacher de la religion, les prescriptions juridiques donnérent lieu à une littérature spéciale. L'âge caractéristique des brâhmanas, entre le vue et le me siècle avant Jésus-Christ, inaugure une réflexion attentive à fixer les relations de droit. Cette nouvelle préoccupation relève non plus du Véda ou de la révélation, cruti, mais de la tradition, smrti.

Le corpus des coutumes, dharmaçastra, se forma en étroite connexion avec le rituel. Loin de rédiger des codes ayant au sens européen « force de loi », il définit un idéal religieux d'ordre social: il fixe des devoirs beaucoup plus que des droits — deux notions encore que l'Inde n'oppose jamais, mais qu'enveloppe la notion intermédiaire de dharma. Les textes sont rédigés comme des sûtras, mais parsemés de sentences versi-

fiées. Ils sportent des noms d'écoles ou de traditions fami-

liales, ainsi que les rituels.

Le plus ancien est le Dharmaçâstra de Gaulama, que citent comme une autorité Baudhâyana et Vâsistha; il relève du Sâmaveda. Les Dharmasûtras de Vâsistha, qui appartiennent à une école septentrionale, citent des Dharmasûtras de Manu qui ont dû être l'origine du Mânavadharmaçâstra ultérieur. Les sûtras d'Apastamba, qui dépendent d'un Yajurvéda noir de l'Inde méridionale, remontent à environ 400 avant Jêsus-Christ, date légèrement antérieure à celle de la composition des sûtras de Baudhâyana, de mêmeorigine. Ces deux textes sont, parmi la plus vieille littérature juridique, les mieux conservés. Ils se réfèrent à des sûtras de Hârtla qui appartiennent au même Véda, mais de l'école Maitrâyantya.

Voici maintenant des traités dont la rédaction ne peut être antérieure à 200 avant Jésus-Christ, D'abord le Dharmacâstra des Vaisnavas, Visna-Smrti, qui repose sur d'antiques sutras de l'école Kathaka du Yajurveda noir. Ensuite plusieurs autre smrtis, dont la plus célèbre est la Manu-smrti ou Manava dharmaçastra, connu en Occident sous le nom de "Lois de Manou ». Cette nouvelle littérature est homogène à la littérature épique du Mahábhárata. Elle subit une forte empreinte des religions populaires ; elle se localise dans les mêmes siècles que la rédaction de l'épopée (entre 200 avant et 200 après J.-C.), qui d'ailleurs s'y réfère (Mahabh., liv. XIII) : elle présente un caractère d'œuvre à la fois didactique, poétique, philosophique, très opposé à la sécheresse des anciens sûtras, La smrti de Yájňavalkya, qui date presque du même temps, s'apparente aux Grhyasûtras du Yajus blanc de l'Inde orientale : l'expression v est plus serrée, plus systématique, plus lucide que dans Manu : sa rédaction semble donc légèrement ultérieure. Ce caractère plus tardif s'accentue dans la smeti de Nărada dont certaines interpolations (dinăra ou le denier romain) portent la marque du sve siècle de notre ère. La smrti de Brhaspalt est, pour le fond, ultérieure au Nărada, mais se présente comme un commentaire du Manu, nettement antérieur à celui de Medhâtithi, le premier des commentateurs classiques (1x\* siècle). Ces différentes œuvres de « tradition » utilisent non seulement les primitifs dharmaçâstras, mais de très vieilles sentences — aspect didactique d'un folklore diffus à travers l'Eurasie, non moins que la sagesse à demi historique des épopées ou des purănas.

#### Ш

#### LA FEMME ET LE MARIAGE.

Nous avons reconnu dans la sauvegarde de l'intégrité du du sang, dont la perpétuité du feu domestique est le symbole, l'idée fondamentale de la famille indienne. Les modalités d'union conjugale se trouvent par là occuper une place centrale dans le droit domestique.

La polyandrie dravidienne a laissé jusque dans l'épopée une trace paradoxale, précieux vestige historique de mœurs révolues : Draupadi est, dans le Mahabharata, l'épouse des cinq frères. Pándavas. Mais rien n'est plus opposé au droit brahmanique, si rigoureusement agnatique. - La polygamie n'est pas interdite, elle se trouve même sanctionnée par les diverses sortes d'unions régulières également licites que nous aurons à énumérer. Cependant l'importance unique de l'épouse qui contribue, avec le père de famille, à l'observation du rituel domestique et de laquelle on attend des fils pour continuer le culte des ancêtres implique une sorte de monogamie. N'oublions pas que l'Inde fut à toutes époques, dans l'ensemble, un pays pauvre: l'entretien d'une femme est, pour l'immense majorité des adultes mûles, l'extrême limite des dépenses supportables, alors surtout que les sacrifices religieux coûtent fort cher-Seuls, en fait, les nobles, s'ils sont riches, peuvent se permettre le luxe d'un harem.

Aux âges védiques, la femme paraît avoir eu licence de choisir son mari (svayamvara), mais cette trace d'une époque, d'un milieu où prédominait ce sexe, disparut à l'âge classique. Loinque l'union résulte d'affinités électives entre les individus, elle est normalement préparée par les familles, et consacrée dès l'enfance des futurs époux. Les Dharmasûtras de Gautama préconisent déjà le mariage des filles avant la puberté; on en vint à unir les enfants dès leur âge le plus tendre, longtemps avant que la fillette, vers onze ou douze ans, vienne habiter la maison de son mari. Aussi tant de femmes sont-elles veuves dès la première jeunesse, alors que le mariage, au sens physiologique du mot, n'a pas été consommé.

Le même texte permet le remariage à la veuve sans enfants. mais l'opinion exalte le mérite de celle qui se résigne au perpétuel veuvage, même si son mari est décédé à trois ou quatre ans de la rougeole ou de la coqueluche. Opinion si sévère, que celle qui perd son époux à l'âge adulte est encouragée à se faire brûler sur le bûcher de son mari (1). Déjà l'Atharvayéda (18, 3, 1) mentionne l'antique coutume du suicide des veuves. Cette coutume ne fut jamais imposée, mais toujours hautement recommandée. La croyance en l'autre monde, où l'union des époux est censée se prolonger, justifie une telle conduite dans laquelle nous ne voyons, nous, que barbarie ou touchant sacrifice. Ajoutons que la veuve n'ayant plus la ressource de rentrer dans son ancienne famille, à laquelle elle a cessé d'appartenir, ne peut plus accomplir de devoirs religieux, tandis qu'en suivant son mari, selon l'expression de Sttà dans le Rămâyana, elle rejoint « son dieu ».

Fille, épouse ou mère, la femme est toujours une mineure. « Na strisvâtantryam », dit Manu (XI, I) : il n'y a jamais d'autonomie pour elle. Cette sujétion résulte de l'autorité absolue prise par le chef de famille dans l'Inde aryenne. Sans

<sup>(1)</sup> Une honnemonographie du sacrifice de la saft se trouve dans Edw. THOMP-SON, Sutter, London, 1928.

doute, à l'âge précédent, la mère pouvait-elle commander à la famille; mais l'exclusive aptitude du père à faire les offrandes aux ancêtres créa le patriarcat.

Les transmissions de nom et de clan selon la ligne utérine, dont des vestiges subsistent dans l'antiquité (1), sont l'exception. La règle est qu'aucun mari ne considère les parents de sa femme comme étant de sa propre famille, et que les enfants ne tiennent pas les parents de leur mère pour leurs propres parents. Conception inévitable si le mariage est l'achat d'une femme, ou plus précisément l'achat des enfants à nattre de cette femme; non moins inévitable si le mariage est aussi, par ailleurs, considéré comme la consécration d'un rapt. Le principe même de l'union conjugale exige que la femme soit une étrangère à la famille ; car, s'il est requis de se marier dans sa caste, il est prohibé d'épouser une fille sapinda, c'est-à-dire dont le père ou le frère sacrifierait aux mêmes ancêtres que le futur mari. Selon Gautama (IV,1) un homme ne peut éponser sa parente (sagotrà, samanapravară) à six degrés du côté paternel, ni une fille qui se trouve à quatre degrés de sa mère (comme sapinda du même gotra ou famille). Cette prohibition de l'inceste contraste avec les mariages « sacrés » entre proches parents — parents et enfants, frères et sœurs - pratiqués dans le rameau iranien de la souche aryenne.

Manu (III, 21) énumère huit formes d'union conjugale que que nous allons citer dans l'ordre de la dignité décroissante. Classification théorique, où s'étale l'esprit de caste, mais à travers lequel transparaissent divers principes : consentement mutuel, achat réel ou fictif, rapt, et même viol. Le terme commun à ces diverses modalités est vivâha, qui connote par étymologie un « enlèvement » avec ou sans violence, en tout cas un ravissement de la fille hors de la maison paternelle. Les quatre formes les plus estimables, vraiment orthodoxes, conviennent

<sup>(1)</sup> PREVLUSKI, XV. janvier 1927, p. 157.

à la caste sacerdotale : mariages tels que la femme, à son décès, obtient le ciel, et que l'époux possède alors des titres à hériter de la fortune de son épouse (stridhana). Ce sont : brâhma viváha, où la fiancée est donnée de son plein gré ; daiva vivaha, où le fiancé est prêtre sacrificateur, rtvij ; ársa viváha, où le père de la fille reçoit fictivement un couple de bovins; prájápatya vivâha, où la proposition de mariage vient du jeune homme. La forme asura convient aux castes vaiçya et cudra, gens de commerce et de métiers, car c'est un achat, fictif d'ailleurs; les « cent vaches » qui censément constituent le paiement sont, en effet, restituées au mari. Voici enfin les formes inférieures, où domine la passion : la façon gândharva, celle des génies aériens: le mariage d'amour, qui se passe du consentement des parents - privilège de la noblesse; la façon des ráksasas, diabolique; le rapt, lui aussi, caractéristique des guerriers (ksātra vivāha); enfin une manière méprisable, celle des démons, paiçaca : guetapens, violence subie dans une ivresse artificieusement produite. Les nobles peuvent se permettre cette licence, mais elle porte la marque des basses castes.

## IV

#### LA PROPRIÉTÉ.

La communauté familiale implique communauté d'habitat, de repas, de religion et de propriété. Si un partage se produit—
le droit indien ignorant le testament—c'est par la volonté du père, ou par les fils avec le consentement paternel. Les femmes ou filles n'ont, en principe, droit qu'à leur nourriture, et, seu-lement par tolérance, à ce qui leur fut donné en présent par des parents. Yajñavalkya (II, 123 et 115) admet que le père accorde à ses femmes une « part de fils ». Mais les femmes n'ont droit à succession que si toute descendance mâle fait défaut.

On n'aperçoit aucun indice d'un communisme de village,

même à l'âge védique, mais on constate ou infère à la fois la propriété individuelle et le communisme familial. Le chef de famille est aussi le possesseur des biens familiaux ; pourtant les individus peuvent posséder non seulement bétail, armes, bijoux, esclaves, mais aussi des terres. Les expressions urvarása, « celui qui obtient une terre arable », ksetrasa, « celui qui obtient un champ », l'attestent clairement. Et les Jatakas témoignent d'un système d'économie rurale fondé sur la possession des champs par les paysans. La propriété terrienne ne semble pas avoir été un objet de commerce. L'étendue immense du pays et le perpétuel inachèvement de la conquête arvenne maintient aux ages classiques certaines survivances des premiers temps : « Celui qui défriche une terre, dit Manu. en est propriétaire » (1X, 44). Au delà d'une distance de six cents pieds à l'entour d'un village commence une zone commune, non pas qu'elle appartienne à la communauté, mais parce que c'est un no man's land.

Il semble, à bien des indices, que la communauté de village ait peu varié depuis les premiers temps de la conquête aryenne jusqu'à l'installation des Anglais. Voici comment la décrit André Philip (CLVII, 14):

"

"Un village type comprend, selon les régions, de 50 à 200 familles, correspondant à une population de 200 à 800 habitants, les maisons sont en bois ou en boue séchée; elles consistent en une ou deux pièces avec une véranda, construite autour d'une petite cour ouverte au soleil (l'atrium romain); sur le derrière, il y a un espace non couvert, où sont jetés les détritus et qui sert de water-closets; une ou deux maisons dominent, avec plusieurs pièces, parfois deux étages, et des piliers peints qui permettent de reconnaître aussitot une famille influente, celle du chef de village, du comptable ou de l'usurier; il y a deux ou trois rues parallèles, chacune occupée par une caste ou une profession particulière; au centre se trouve le bazar, où se concentre toute la vie collective, et près duquel

s'élève le temple consacré à Siva, à Vichnou ou quelque autre avatar de Brahma. A une centaine de mètres de l'agglomération s'élèvent des huttes de branchages et de feuilles séchés où vivent les intouchables qui constituent, en général, de 10 à 20 p. 100 de la population du village ; leurs huttes ne comptent qu'une pièce, souvent sans autre ouverture qu'une étroite entrée, et les hommes y vivent pêle-mêle avec les animaux domestiques dans un état de saleté repoussante. La plupart des habitants du village sont des agriculteurs, et ils appartiennent, le plus souvent, à une seule caste ; mais ils ont besoin de quelques artisans... (qui) appartiennent chacun à une caste professionnelle héréditaire, et sont les serviteurs de la communauté, attachés au village et chargés de remplir uniquement les fonctions jugées indispensables à la vie collective. Ils sont rémunérés par l'octroi d'un inam, ou droit de prélever, à la place du gouvernement, le revenu d'une terre déterminée, et par une portion de la baluta, quantité déterminée de produits de chaque récolte que tout paysan est tenu de fournir-à l'ensemble des artisans, a

Dans l'Inde antique le régime foncier était du type appelé de nos jours ryotwari, « où les paysans cultivent individuellement leurs terres, utilisant en commun le service des artisans du village et payant le Land Revenue à l'État par l'intermédiaire du village » (31). « Sans donte il y a toujours eu une solidarité étroite au sein des communautés de village, mais elle ne paraît jamais avoir été accompagnée d'une propriété collective de la terre. Il semble plutôt que, lorsque l'Inde fut envahie par les tribus aryennes, les terres furent assignées à un certain nombre de familles ou groupes de familles constituées en clans ; exceptionnellement, une famille constitue un village, avec la propriété commune des terres environnantes; le plus souvent les villages furent fondés par plusieurs familles dont chacune possédait ses terres et les cultivait séparément, mais en restant solidairement responsables vis-à-vis du prince pour le paie-

ment de l'impôt. Mais... quelle est la nature juridique du droit de la famille paysanne sur sa terre? Est-ce un droit de propriété, et le land revenue est-il un impôt, ou n'est-ce pas plutôt un simple droit d'occupation, le prince... étant seul propriétaire et percevant le loyer de sa terre? Cette dernière thèse a toujours eu les préférences du pouvoir central. »

#### CHAPITRE II

#### LA CASTE

La répartition de la société en castes (1) est une donnée proprement indienne. Ce fait a été, dans le pays même, l'objet de théories qui le justifient plutôt qu'elles ne l'expliquent. La science européenne, elle aussi, n'a guère moins théorisé sur ce sujet. Quand on a cherché à serrer de près la réalité, par exemple dans les Census Reports de 1901 et de 1911, les hypothèses doctrinales se révélèrent grossièrement insuffisantes et arbitraires. Toutefois celles que l'Inde même a formulées, bien qu'elles ne rejoignent guère la réalité, ont sur celles de l'Europe cette supériorité documentaire, qu'elles font partie du fait indien. Il convient donc d'en tenir grand compte, même si on ne les prend pas pour une représentation exacte du véritable état social.

Résumons d'abord la représentation que se fit de la caste l'Inde classique. C'est un groupe de personnes adonnées tradition-nellement aux mêmes occupations, tirant leur origine d'un même ancêtre humain ou divin, et liées en un même corps par des droits, des devoirs, des opinions déterminés, hérités de leur tradition (Glasenapp, CCXXVIII, 318). Ce groupe se nomme jâti, parce qu'on en fait partie de naissance; il possède ce trait en commun avec la famille, mais renforcé, car la famille s'agrège

<sup>(</sup>I) Ce mot est d'origine portugaise et, antérieurement, latine, il connote la pureté de l'ascendance ethnique, la « race ».

normalement des individus non consanguins, les adoptés et les femmes épousées.

La préservation de l'unité d'origine étant tenue pour essentielle, les règles matrimoniales sont la base de la caste. L'endogamie, obligation de se marier à l'intérieur du groupe, est une prescription absolue. Violer cette prescription constitue le péché le plus certain, le plus scandaleux, celui qui bouleverse l'ordre social. Mais d'autres règles très strictes s'ajoutent à celle-là: prescriptions alimentaires et façons de vivre. Prendre un repas avec un individu d'autre caste, consommer un aliment touché par quelqu'un d'une caste inférieure produisent une souillure, mais aussi voyager en mer, négliger les usages traditionnels.

Le maintien de la discipline requiert une autorité. En sont investis les membres les plus influents, ceux qui font partie d'un comité spécial, pancâyat. Un chef, pris héréditairement dans une certaine famille, préside aux fêtes et arbitre les conflits.

Des sanctions sont prévues pour les multiples infractions à la règle, depuis une simple opération purificatoire jusqu'à l'exclusion. Le tribunal peut imposer des amendes, ou des libéralités, des réjouissances au bénéfice du groupe. La perte de la caste constitue la pire déchéance : l'excommunié se trouve privé de tout droit, sans protection contre les risques divers de la vie ; il encourt la réprobation universelle. Renié par ses plus proches, il est « mort au monde » (abbé Dubois, Mœurs, 1, 36).

Le schéma traditionnel de l'ordre social comporte quatre castes. Les trois premières comprennent les dryas ou hommes libres, la dernière donne un statut moral juridique à la masse dans l'organisation brahmanique.

La caste des brahmanes, bénéficiaire principale et organisatrice de cet ordre, s'arroge la prépondérance, à grand renfort d'arguments théocratiques. Elle est détentrice de la tradition, héritière de la révélation à laquelle eurent part les rsis, les sages mythiques de la préhistoire. Ce ne serait pas assez dire que de lui reconnattre le monopole de la religion en tant qu'elle exploite le culte védique; c'est le même mot, à l'accentuation près (brahman, masculin; brahman, neutre), qui désigne le prêtre et l'absolu dont il est le ministre. L'essence de la caste brahmanique ne fait qu'un avec le sacré, avec le fond ultime et premier de l'être. Le brahmane est donc, à la lettre, un dieu parmi les hommes. Il est, en particulier, un maître, garu, pour quiconque participe à l'ordre social qu'on peut nommer, au propre, « brahmanisme ».

La caste immédiatement inférieure, mais de très haut rang, puisqu'elle constitue la noblesse, est celle des ksatriyas. La guerre, le commandement temporel (et non plus spirituel) est son rôle. C'est parmi elle que sont pris les rois. Son éducation, confiée aux brahmanes, fait de leur part l'objet d'une extrême application, car le trône et l'autel ont besoin l'un de l'autre et s'associent pour guider le reste de l'humanité. La littérature, la réflexion philosophique ne sont pas l'apanage exclusif de la caste sacerdotale : la noblesse y a excellé. Autant, par exemple, les brâhmanas portent la marque du prêtre, autant les épopées attestent une vie féodale.

La troisième caste, celle des vaiçyas, renferme les cultivateurs et les commerçants. Tandis que, selon le mythe du X\* livre du Rgvéda, brahmanes et nobles étaient respectivement la bouche et les bras du primitif Mâle cosmogonique, les vaiçyas étaient ses cuisses. Il reste quelque chose d'inférieur encore : ses pieds, qui donnèrent naissance aux çûdras, bas peuple dont l'occupation consiste en les plus humbles travaux manuels. Mais cette quatrième caste se compose d'un ramassis de population non aryenne, quoique intégré aux cadres aryens. Dans les trois premières exclusivement se trouvent les « deux fois nés », dvijas, ceux qui, à un certain moment de leur jeunesse, reçoivent l'initiation par la vertu de laquelle ils deviennent hommes libres : véritable naissance sociale ajoutée à la naissance naturelle. C'est dire que les cudras n'ont point part à la vie religieuse; tout au plus pratiquent-ils certains rites qui leur sont propres.

Le caractère théorique de cette organisation ne doit pas être méconnu. La plus élémentaire information sur la réalité nous apprend que, loin de se réduire à quatre, les castes ont pullulé, pullulent encore à l'infini, assumant des caractères différents selon temps et lieux. Ainsi le groupe qui obéit, en fait, aux lois de la caste, n'est pas l'ensemble des brahmanes dans l'ensemble de l'Inde, mais telle division de brahmanes, en telle région, adonnée à tel métier. Sous nos yeux, nous voyons ces sections elles-mêmes se morceler, sans qu'aucun principe rigoureux renferme la loi de ces subdivisions. Les migrations. la scission des populations lors des invasions étrangères, les fléaux endémiques, les guerres, les rivalités économiques locales, les mélanges inégaux avec des tribus non arvennes, les propagandes religieuses - bien d'autres facteurs encore, dont les plus décisifs furent souvent les moins généraux, - voilà les causes obscures, mais réelles, quoiqu'elles échappent à l'historien.

Non seulement l'organisation de la caste ne forme pas un cadre immuable, mais cette abomination des abominations, le mélange des castes, se produit à tout instant. Les individus issus de ces mixtures échoient à des castes inférieures ou constituent des castes nouvelles. La règle théorique de la caste est donc un idéal plus qu'un fait, mais comme idéal même elle est un fait, et qui maintient à travers l'infinie diversité des conditions réelles quelques principes communs, dont le principal est le prestige brahmanique.

Divers essais ont été tentés, par des Européens, pour rendre raison des faits de caste, ou de la notion de caste. Des sociologues, des ethnographes les ont rattachés soit à la profession, soit à la race. Les indianistes, d'ordinaire des philologues, ont fouillé dans l'histoire de l'Inde la documentation littéraire.

Nesfield a soutenu naguère que la spécialisation professionnelle avait été le facteur décisif. Les occupations se hiérarchisent, d'après lui, selon qu'elles concernent chasse ou pêche. élevage, culture, métiers manuels ou travaux serviles, commerce, sacerdoce. Le caractère abstrait de cette conception se trouve mis en évidence par cette allégation, qu'une telle succession d'étapes est inhérente à l'ensemble de l'humanité. Les réponses de Senart aux arguments de Nesfield et d'Ibbetson restent péremptoires : si la caste avait dans la communauté de profession son lien primitif, ce lien l'aurait préservée du morcellement; au contraire, les préjugés de caste retiennent à distance des gens que devrait rapprocher la même occupation exercée dans le même pays. On rencontre des brahmanes adonnés à tous les métiers, sauf ceux qui font perdre la caste. Les règles qui assurent le maintien, la perpétuité de la caste n'ont avec la profession aucun lien.

Selon Risley, la caste serait affaire de race : « C'est à peine une exagération d'établir comme une loi de l'organisation des castes dans l'Inde orientale, que le rang social d'un homme varie en raison inverse de la largeur de son nez. » Alors même que l' « indice nasal » serait significatif dans une certaine partie du pays, il semble permis de demeurer sceptique. L'inextricable mélange des populations varie à l'infini. Des types moyens, nuancés de maintes façons, s'établissent ; sans exclure la possibilité, dans le détail, de retour à des types ancestraux que de nouvelles unions peuvent rétablir autant qu'effacer. D'ailleurs quelle fraction de l'humanité citerai'-on où la confusion des éléments ethniques ne soit certaine? Or la caste est un fait spécifiquement indien.

Les indianistes philologues furent, par là, mieux partagés, pour recueillir, en l'espèce, une information positive; malheu-

LA CASTE 95

reusement elle fut surtout théorique. Plus que toute autre question, le problème des origines les a divisés, selon qu'ils admettaient, ou non, que le plus ancien document littéraire, le Rgyéda, atteste la présence des castes dans le plus primitif milien indo-européen de l'Inde. Haug, puis Kern ont soutenu. contre l'opinion la plus courante, que les castes étaient admises non seulement par les auteurs des hymnes, mais par la communauté antérieure à la scission indo-iranienne. Leurs contradicteurs ont remarqué que la claire mention des quatre castes traditionnelles ne se rencontrait que dans le Purusasûkta, au livre X du Rg, qui est tardif, probablement contemporain des premiers brâhmanas. La vérité est que les Aryens se divisaient en trois couches sociales, qui se nomment dans l'Indevédique par les trois essences abstraites qui les constituent : brahman, ksalra et vic, et dans l'Iran Athravans ou sacerdoce. Rathuesthas ou guerriers, Vastriyas-Fshougants et Haitis, la masse populaire. Mais reste à savoir, remarque Senart, si ce sont là des castes : ce qui doit en faire douter, c'est que les pishtras ainsi énumérés comme constitutifs de l'archaïque peuplement iranien n'ont pas fait, en Iran, souche de castes, L'évolution qui fit sortir de la notion de brahman la caste brahmanique, de la notion de ksatra la caste noble, de la notion de viç la caste des Vaiçyas, s'est limitée à l'Inde.

Senart fut conduit ainsi à sa théorie propre, dont l'idée essentielle est que les castes constitutives du brahmanisme se greffèrent sur d'anciennes « classes » — celles de l'âge védique et de la primitive communauté aryenne. Mais il y a opposition entre classe et caste : la première « sert des ambitions politiques », la seconde « obéit à des scrupules étroits, à des coutumes traditionnelles, tout au plus à certaines influences locales, qui n'ont d'ordinaire aucun rapport avec les intérêts de classe... Les deux institutions ont pu, par la réaction des systèmes sur les faits, devenir solidaires ; elles n'en sont pas moins essentiellement indépendantes » (176). Si « le régime

vivant des castes s'encadra dans de vieilles divisions de races et de classes qui furent démarquées à cet effet » (152), ce fut sous l'influence de conditions proprement hindoues. Le fait que les Védas ne mentionnent point les cudras, mais seulement, au-dessus de la population arvenne, la foule ennemie des Dasyus, atteste sans doute que la masse indigène n'était pas encore assimilée; son intégration à l'ordre arven sera manifestée justement par l'admission d'une quatrième caste. Des deux termes usités pour désigner la caste, parna - au propre « couleur » - et jáli, - au propre « naissance », race, - Senart estime que varna connote la classe, groupe plus ou moins défini, vaguement héréditaire, érigé ultérieurement, par la théorie brahmanique, en ces fictions légales : les quatre castes ; tandis que jăti connoterait la caste réelle, rigoureusement héréditaire, d'un exclusivisme intransigeant, mais singulièrement plus concrète que les prétendues « quatre castes ». Une législation, qui n'était vraie et fondée que pour les játis, aurait été transférée aux varnas selon une conception abstraite qui ne correspondit jamais à la réalité. L'unité. la rigueur, la réalité fictives des varnas expriment seulement l'ambition des brahmanes en faveur de leur corporation, et l'exclusion, tout à fait indue, de cette prétention à chacune des autres classes.

Cette explication de Senart est elle-même une théorie, ajoutée à tant d'autres. Elle suppose une valeur distincte à deux termes pratiquement synonymes, jâti et varna. Elle a du moins le mérite d'échapper à l'exclusivisme de tant de théories antérieures et de marquer avec netteté la différence entre les cadres sociaux aryens et brahmaniques. Comme telle, des iranisants ou des védisants l'acceptent, avec de faibles réserves, aussi bien que de purs indianistes : Geldner et Oldenberg autant que Barth ou Jolly.

Nous resterons fidèle à l'inspiration de Senart en estimant

que le régime des castes fut préparé par les mœurs aryennes, mais institué par le sacerdoce brahmanique. Telle est, aussi, dans l'ensemble. l'opinion d'A. Barth et de La Vallée-Poussin.

La comparaison des institutions grecques et italiques montre à ce dernier que la caste indienne se trouve construite sur le même type que cette grande famille, ou phratrie (fraternité), qui englobait un certain nombre de yém ou gentes, avec cette double règle : exogamie pour la gens, endogamie pour la phratrie. Cette endogamie caractéristique de la caste la dis tingue du clan totémique tel qu'il a pu s'en trouver dans l'Inde avant l'arrivée des Aryens, car le clan est exogame.

D'autre part, la caste, en tant que théorie et système brahmanique, agit sur la réalité sociale indienne comme un patron idéal de toute société légalement constituée. Elle apparaît à cet égard un canon a priori que l'effort de civilisation prétend imposer à toute matière sociale. Chaque fois que des éléments non aryens s'agrègent à l'Hindouisme, c'est en prenant forme de castes; les misérables déchets répudiés par l'organisation régulière, les « hors-caste », se groupent eux-mêmes en castes spéciales. Enfin des corporations se constituent en castes. Il n'y a pas de fait plus caractéristique du Brahmanisme que ce type d'organisation.

# CHAPITRE III L'ORDRE POLITIQUE

ï

#### Pouvoir SPIRITUEL ET POUVOIR TEMPOREL.

Dans la mesure où la caste brahmanique nous renseigne par sa littérature propre, sur l'Inde antique, celle-ci se révèle comme une théocratie, aucun pouvoir humain ne pouvant, en droit, contrebalancer l'autorité de ces dieux vivants, les brahmanes. Rien n'a été négligé par l'orthodoxie pour donner des bases inébranlables à la prééminence du sacerdoce détenteur du culte védique, sur toute la société indienne.

Ce point de vue traditionnel exprime une théorie plus que la réalité même des faits. La littérature ksatriya, les religions populaires offrent un aperçu très différent de la société indigène. Le pouvoir, et non pas toujours le pouvoir temporel, appartient au moins autant à des militaires qu'à une caste de prêtres. Mais il convient ici que nous soyons en garde contre les méprises auxquelles risque de nous exposer le recours à nos concepts politiques construits à propos de notre histoire occidentale.

Aucune unité ne s'est jamais établie, dans le milieu indien, qui fût comparable non seulement à nos États modernes, mais à nos cités antiques. Le pays était trop vaste, les contrées trop disparates, les populations trop peu homogènes, la masse non aryenne trop considérable. La même où les Aryens étaient indubitablement maîtres, ils s'éprouvaient encore campés dans une ambiance sinon hostile, du moins inassimilée, partant méprisée: de là, ce régime des castes, dont le but essentiel était de sauvegarder l'intégrité de l'élément de langue indoeuropéenne, seul élément « libre ». De telles conditions éternisèrent les institutions archaîques, figeant le statut social dans une relative fixité.

Nous avons signalé déjà que la loi ne sortit guère de son stade primitif, la coutume, les mœurs. Idéal, tout au plus canon religieux, mais non pas régime civil, fondé sur un pouvoir laïque; tradition familiale, variable à l'infini, non pas code objectivement déterminé, impersonnellement obligatoire. L'autorité existe pour ainsi dire en profondeur, de par le caractère sacré de la filiation; et non, comme dans notre Occident, pour ainsi dire en surface, selon l'extension territoriale d'un pouvoir politique. Voilà pourquoi toute autorité participe de façon si étroite aux caractères de la famille, qu'il s'agisse du village, famille agraadie, ou de la caste, sorte de famille endogame.

Le pouvoir temporel exercé par les ksatriyas se modèle, lui aussi, sur l'autorité familiale. Les petites républiques, nombreuses dans l'Inde septentrionale aux premiers siècles historiques, sont des juxtapositions de familles, en principe égales, et entre lesquelles l'élection détermine celui qui exercera les fonctions de chef. Minimes ou grandes, les monarchies, qui évoluèrent à partir de ces républiques ou les absorbérent, réalisent une sorte de despotisme patriarcal, fixé dans une certaine lignée par hérédité.

L'autorité du guerrier et celle du prêtre ne se concilièrent pas toujours dans l'harmonie que préconisent, par exemple, les textes de Manu. L'insistance des brahmanes à justifier leur hégémonie indique assez qu'elle était contestée ou méconnue. Un brahmana fondamental, le Catapatha, cité par Senart, renferme cette déclaration, que rien ne domine le pouvoir royal, quoique des assertions contraires fourmillent dans la

littérature sacerdotale, et bien qu'en particulier l'onction royale soit dévolue par un rite brahmanique. A consulter même les dogmes, dans l'âge historique les ksatriyas l'emportent sur les brahmanes, qui ont besoin de leur protection.

La prééminence du noble, de l'homme de guerre, se trouve partout impliquée dans les épopées. Quant au Bouddhisme, qui s'affranchit des le début du préjugé de la caste, il fait nattre le Câkvamuni en une famille princière ; il professe que la dignité religieuse résulte de la vertu, non de la naissance. Or, dans des milieux incomplètement arvanisés, plus incomplètement encore brahmanisés, le prestige de la valeur chevaleresque ou féodale reste très étendu, très tenace. Hommes libres ou glèbe adonnée aux taches serviles, tous ont besoin du secours de celui qui « protège la terre », ksâm trâyate, le ksatriya. Cette vertu faite de courage et de loyauté, l'honneur militaire. n'est pas l'apanage exclusif d'une certaine classe, ou caste indo-européenne; elle appartient à tout clan guerrier, quelle que puisse être son origine, autochtone, macédonienne, kusana ou raipoute; aussi les conquérants étrangers contribuèrent-ils autant que les possesseurs effectifs de la tradition ksatriya non seulement à la politique indienne, mais à la théorie classique de la souveraineté.

#### H

#### ARTHA ET DHARMA.

L'écart entre cette théorie et l'héritage védique, patrimoine des brahmanes, se mesure par la distinction entre l'arthaçdstra et le dharmaçdstra. Les dieux Mitra et Varuna, dans les Védas, sont les gardiens — comme un berger garde son troupeau — d'un ordre impersonnel, objectif, inhérent à la nature des choses, le rta. De même le dharma brahmanique se règle sur le devoir propre de chacun, selon la caste à laquelle il appartient : il résulte, lui aussi, de la nature des êtres. Le

dharma bouddhique s'y oppose en ce qu'il ne fait aucune acception des différences entre hommes et qu'il vaut en principe pour tous; cependant il exprime toujours les conditions légitimes et foncières de l'existence. Bien différente, la souveraineté temporelle ne se justifie que par des motifs utilitaires : l'intérêt collectif, voire l'intérêt personnel du despote. Alors que le dharma constitue la base même du réel, l'artha vise à une fin et par suite dépend d'une activité : l'opportunisme politique n'a rien à voir avec la vérité religieuse.

De fait, le plus ancien traité connu en cette matière, celui de Kautilya ou de Cânakya — deux noms d'un même personnage — procède d'une inspiration toute laïque. Son auteur, prétendu ministre du roi Maurya Candragupta (dernier quart du 10° siècle avant Jésus-Christ), ne vise à rien d'autre qu'à servir le souverain, sans toutefois considérer jamais que l'utilité de ce dernier diffère de l'utilité du peuple. D'ailleurs J.-J. Meyer, d'une analyse serrée des sources de ce traité, croit pouvoir conclure que l'auteur ne connaissait, parmi l'ensemble des dharmaçastras, que le Baudhàyana.

Du dharmaçastra à l'arthaçastra, l'inspiration apparalt ainsi très différente. Les brahmanes et leur dharma ne possédaient certainement pas sur la société indienne l'emprise que fait supposer la littérature sacerdotale. La politique non pas théorique, mais concrète, dépendait de l'autorité des ksatriyas, ainsi que des circonstances infiniment diverses, bien plus que des idéaux brahmaniques. Si la réalité eû! attesté, comme le donnent à croire les textes religieux, une répartition du pouvoir spirituel et du pouvoir temporel entre deux castes rigoureusement distinctes, voire rivales, on se demanderait comment les sociétés indiennes eussent pu vivre. En dépit de l'accaparement du dharma par les brahmanes, les ksatriyas se considéraient comme organisateurs de la justice non moins que comme détenteurs de la force, et voilà pourquoi les prétentions sacerdotales demeuraient plus spéculatives qu'opérantes.

#### TH

# LES RÉPUBLIQUES.

Une forme d'État très archaïque est altestée par les républiques tant du Penjáb que des pays sub-himâlayens. Le terme de république n'est employé que faute d'une expression plus adéquate, pour désigner le gouvernement non monarchique d'une aristocratie. Le mot indien que nous conviendrons de traduire ainsi est gana, qui désigne un groupement (samûha, samgha) de familles (kula). L'acception technique rejoint l'usage courant du mot : une foule ; car ici l'État ne fait qu'un avec la tribu ou le village, du moins en principe.

Le Bouddhisme a pris naissance dans l'un de ces États, les Çâkyas de Kapilavastu. Un million d'habitants, peut-être, vivaient autonomes, quoique sous la suzeraineté du Koçala; les affaires publiques se traitaient dans une assemblée, dont le président (râjâ) était élu par le peuple. Dans le même milieu géographique, des États similaires se rencontrent chez les Mallas de Kuçinagara et de Pâvâ, ainsi que chez les Vrijis, La confédération de huit États qui porte ce nom renfermait les Licchavis de Vaiçâlt, parmi lesquels prit femme l'ambitieux Candragupta, le fondateur de la dynastie Gupta (fin du me siècle). Ils avaient 7 707 sénateurs (râjâ), 3 archontes et 9 ministres (gana-râyâna). Une population mongole, apparentée à celle du Tibet, devait, au vie siècle, se trouver en majorité dans ce groupe d'États.

Voici maintenant, à l'autre extrémité de l'Hindoustan, des républiques sans doute plus purement aryennes: celles qu'Alexandre rencontra au Penjâb, et qui, pour la plupart, furent détruites non pas par lui, mais, aussitôt après sa retraite, par Candragupta Maurya, pressé de créer un royaume indigène englobant les régions qu'avaient envahies les Grecs. Il faudrait citer une longue liste de peuples, dont souvent nous ne savons que les noms que leur donnaient les compatriotes de Mégasthène. Tels les Malloi (Mâlavas) et les Oxydrakai (Ksudrakas), rivaux, mais qui avaient fusionné sous la menace hellénique par échange de femmes et de troupes ; les Sabarcae (Sambastai), qui avaient trois archontes; les Nysaiens, gouvernés par un Sénat de 300 membres. Diodore observe que les Pattala, établis à l'origine du delta de l'Indus, possèdent, comme les Spartiates, deux rois et un conseil de sénateurs. Loin de constater dans ces communautés indiennes des théocraties sacerdotales, les Grecs y remarquent la fierté de l'esprit ksatriva : fierté jugée quelquefois insolente ou périlleuse par l'envahisseur ; d'où la mise à mort des nobles de Sangala, aussitôt après la défaite de Poros; mémorable aussi fut l'attitude des nobles Agalassoi qui, vaincus par Alexandre, mirent le feu à leur ville et sauvèrent l'honneur de leur race par une entière extinction.

L'occupation de l'Inde occidentale par les Yavanas, bousculant l'équilibre des États de l'Indus et de ses affluents, prépara les voies à de grandes monarchies soit gangétiques, soit indogrecques et, dans ce dernier cas, animées de l'exemple monarchique iranien, puisque les Hellènes n'accédaient aux terres indiennes qu'établis dans leurs solides possessions sur les confins de l'Iran: Parthie, Arie, Bactriane. On a noté avec justesse que le même impérialisme macédonien se trouve responsable de l'asservissement des cités grecques de l'Attique ou du Péloponèse, et de la destruction des républiques du Penjâb.

Un troisième groupe de républiques nous est connu par le Mahâbhârata; celles-ci disséminées sur le haut Gange et la Yamună, ou entre ces régions et le Dékhan; les Yaudheyas, les Kunindas, les Mâlavas, et les Sibis, les Arjunăyanas. Il est malaisé de les situer dans le temps, car nous ignorons si ces peuples possédaient encore une autonomie à l'époque où fut rédigée l'épopée, — époque elle-même très floue (11º siècle avant — 11º siècle après J.-C.). Nous apprenons par ce texte

que les Yadavas étaient une fédération de petits clans, chacun pourvu d'un chef héréditaire; les affaires communes étaient traitées par un corps de sénateurs élus. Ici, semble-t-il, chaque État est monarchique, et la fédération républicaine.

#### LES ROYAUMES.

Le patriarcat fournissait aux sociétés indiennes un prototype de monarchie, si nous entendons par là le gouvernement d'un seul par autorité héréditaire : mais ce sont sans doute des circonstances de fait qui ont propagé cette forme d'État. En face des invasions qu'eut sans cesse à subir l'Inde, des groupements de clans ou des alliances de peuples autonomes opposent une résistance plus fragile qu'un royaume vaste et unifié. L'empire d'Alexandre - à la fois un péril et un exemple - puis les monarchies grecques se posaient en héritiers du Grand Roi des Perses : celui-ci fut l'archétype des maharajas de grande envergure, de ceux qui se prétendaient mattres du monde. Sur ce point l'évolution arvenne en Iran avait précédé l'évolution aryenne en pays indien. Le monothéisme zoroastrien se calquait sur la fondation d'une monarchie unique pour la Perse entière par les Achéménides; et la l'exemple venait des vieux empires assyro-babyloniens.

Rien de plus éloigné des usages aryens que la souveraineté héréditaire et les vastes monarchies. Nous avons constaté que le titre de rájá n'implique point ce que nous appelons, nous autres, royauté: ce titre appartient virtuellement à tout ksatriya, même en une république. Celui qui, en fait, gouverne, c'est-à-dire préside à l'ordre social (rájati, de la même racine que le rex latin ou le rix gaulois), est choisi parmi ses pairs (les rájanah, ses sajátáh) par élection. Mêmes mœurs, à cet égard, de la Germanie à l'Inde, chez les peuples de langues indo-européennes.

Primitivement ceux qui choisissent le roi (răjakrtâh) sont

les nobles du clan ou de la tribu. Ultérieurement une adhésion populaire prend une importance croissante. Très tôt le bas peuple dut éprouver que sa défense non seulement contre les ennemis extérieurs, mais contre les abus dont pouvaient se rendre coupables les nobles, requérait un roi énergique; l'Atharvavéda renferme déjà ce souhait : α Puisse le roi devenir le mattre des princes! » (IV, 22). A la différence des guerriers, le peuple, inapte aux armes, est une proie pour quiconque : la principale raison d'être d'un roi consiste à s'en faire le protecteur. Un souverain est donc viçpati, le seigneur de la caste inférieure : il se constitue gardien, berger de ces gens (gopă janasya), comme un pâtre trouve sa justification dans la conservation du troupeau.

La royauté apparaît donc une institution tout à fait humaine et ne se réclame d'aucun droit divin. Il n'y a qu'une analogie entre dieux et rois; encore parmi les dieux ne faut-il penser. en l'espèce, qu'à Varuna, le berger (gopa) du monde, et à Indra, la puissance personnifiée. Cependant un rituel spécial montre l'intention brahmanique de superposer une consécration religieuse au couronnement des rois. Les cérémonies du rajasava exigent une préparation d'un an. Divers gestes rituels à exécuter par le souverain se doivent interpréter comme tests de capacité royale; l'aptitude au tir à l'arc, la razzia symbolique d'au moins cent bœufs, la prise de possession figurée des quatre points cardinaux, l'accomplissement des trois pas de Visnu sur une peau de tigre, la réussite au jeu de dés signifient soit que le nouveau prince est agréé des dieux, soit qu'il détient les qualités requises d'un monarque, et que, par suite. le pouvoir lui appartient légitimement.

Éminemment caractéristique de la royauté, quoique seul un monarque de première grandeur puisse ambitionner de l'accomplir, est le sacrifice du cheval, açvamedha. L'excellente monographie de P.-E. Dumont décrit, dans sa déconcertante complexité, les opérations de ce rite qui assure à un souverain déjà victorieux et puissant souveraineté, gloire intégrales. La divagation en tous sens du cheval abandonné à lui-même dans la campagne indique l'extension illimitée de l'autorité royale, et la promeut. La symbolisation du soleil par le cheval est du même ordre que, dans le râjasûya, l'exécution des trois pas de Visnu: il y a un aspect solaire de la royauté, dont nous retrouverons l'empreinte dans la mythologie bouddhique, — celui précisément qu'ont encore exploité, pour aduler leur maître, poètes et artistes de notre roi-soleil. Un charme de fécondité s'associe aux charmes d'empire universel : le monarque obtient de ses épouses des fils, de la terre de riches moissons, de la nature entière parfaite régularité des saisons et prospérité.

Nous venons d'opposer les deux notions extrêmes de la royauté indienne : la simplicité de ses origines dans le choix du souverain par ses pairs, les nobles du clan; et la grandiose prétention à une maîtrise sur tout le genre humain, sur la nature même. Équidistante entre ces conceptions est la théorie utilitaire par laquelle la littérature d'arthaçastra justifie le pouvoir royal (1).

<sup>(1)</sup> L'ouvrage fondamental de cette littérature est l'Arthochstra, imputé à Kaufilya, qui passe pour surnom de Canakya ou Visnugupta, le ministre de Candragupta Maurya. Si cette attribution était authentique, on se trouverait en présence du traité le plus précisément daté de toute l'antiquité indienne. Mais on sait assez que les prétendus autours des œuvres antiques, en Orient, désignent une tradition, une école, non un individu historique. Le fait que Kaufilya signifie sinon le faussaire, du moins l'hypocrite, et que, dans l'ouvrage même, l'auteur n'est jamais appelé Canakya ou Vienugupta, doit déjà, comme l'a signalé Winternitz, nous rendre défiants. Mais c'est surtout la forme pédante et scolastique de l'ouvrage qui nous détourne de l'attribuer au dernier quart du rys siècle avant Jésus-Christ. Les théories s'y trouvant beaucoup plus systématisées mue dans les passages comparables du Mahābhārata, le texte paratt postérieur et non antérieur à l'épopée. Les affinités constatées entre l'ouvrage et le Yajonvalkya, ainsi que le Nărada, plus encore l'analogie de composition avec les castras spéculatifs, logiques et autres des 111º et 11º siècles de notre ère, nous indulsent à considérer le texte non comme remontant à l'époque immédiatement postérieure à Alexandre, mais comme datant d'environ sept siècles plus tard, Au surplus, un critique attentif a remarqué plus de divergences que de similitudes entre le tableau de la société indienne selon Mégasthène et le texte de Kau-

L'Arthaçástra de Kaufilya offre une théorie de la souveraineté toute rationnelle, mais étayée sur la croyance devenue populaire en la nature divine des rois. Exempt de toute considération de moralité, il subordonnerait plutôt la religion à la politique que la politique à la religion. Le but suprême est le salut de l'État. Le monarque, selon les préceptes de Kaufilya, ne craint pas de déclarer, sur le front de ses troupes : « Je suis un mercenaire comme vous-mêmes »; il est le premier serviteur de la collectivité. Mais par la même tous les éléments du gouvernement se concentrent en lui et il peut dire : L'État, c'est moi (râjă rajyamiti prakrtisamksepah). Aussi la base de la politique est-elle l'éducation du souverain : la possession de soi, la discipline volontaire chez le mattre, voilà de tout l'État la clef de voûte. Alors que le Mahâbhárata, recueillant des traditions moins fortement systématisées, se borne à requérir du monarque ces trois qualités : être originaire d'une noble famille, être brave, pouvoir conduire des armées (satkula, çûratva, senâ-prakarsana) (1, 136,35), l'Arthaçástra subordonne la vaillance à la maîtrise, la maîtrise à la réflexion (utsåha, prabhu, mantra).

Cette théorie de la souveraineté méritait de demeurer classique.

Elle conciliait, en effet, avec l'intérêt individuel du monarque celui du peuple. La raison en est que le Kautiliya ne se présente pas seulement, ainsi que les passages parallèles de l'épopée, comme définissant l'idéal du souverain, en un « răjadharma », mais qu'il donne au mattre une technique, tout juste comme Le Prince de Machiavel.

filya, quoique les deux hommes eussent du être contemporains et pouvoir se rencontrer à la cour de Candragupta, où le Grec fut reçu comme ambassadeur Les sources de l'Arthaçàstra, qui sont accessibles à notre investigation, sont les dharmaçàstras et le canon bouddhique, puis l'épopée, La suite de la littérature politique sera jalonnée par le Nilladru de Kâmanda ku, les Purânas et les Smrtis, enfin par de nombreux commentaires médievaux. Le Nitiatra met en vera didactiques, pent-être au viir siècle, une partie du Kantilitya.

#### IV

#### LA FONCTION BOYALE.

Des origines védiques à l'Arlhaçástra on soupçonne une ample évolution de la politique. Assez ample, certes, pour que le texte en question se situe beaucoup mieux aux abords du 10% siècle après Jésus-Christ qu'au 10% siècle avant notre ère. Ces maux endémiques de l'indianité: l'invasion, la rupture des synthèses fragiles, l'anarchie, sapèrent les mœurs primitives, et quoique l'organisation de village continuât d'accaparer l'activité politique des castes libres, le chemin se trouva frayé vers le régime monarchique, voire vers l'aspiration à ébaucher de vastes empires, peu consistants d'ailleurs. C'était de plus en plus s'éloigner de l'esprit quasi démocratique des petites collectivités que nous avons signalées entre le vie et le 10% siècle avant Jésus-Christ; c'était tendre à de la centralisation, avec un risque certain de verser dans le despotisme.

Deux facteurs permanents, mais dont l'un ou l'autre prédomine, selon les temps ou les milieux, montrent ici leur influence: la notion brahmanique du dharma, impliquant la spécificité du régime de chaque caste et maintenant un ordre social plutôt que favorisant l'apparition d'un esprit politique; la notion bouddhique du dharma, visant à une loi universellement humaine et faisant le jeu d'un impérialisme sans limites. L'une de ces conceptions reste en deçà de la monarchie, l'autre bondit au delà et prétend à l'empire du monde. Candragupta se fait roi, Açoka empereur.

Dès ses débuts, le Bouddhisme fut utilisé par l'ambition des monarques, parce qu'il faisait table rase des castes et n'opposait aucune théocratie au pouvoir royal : son extension profita du développement de l'esprit monarchique. Si son inspiration eût été pleinement réalisée, il eût donné à un pouvoir né dans l'Inde un caractère abstrait et non indien, qui apparaît dans les édits de Piyadasi, et dans le patronage accordé au Bouddhisme par les potentats d'origine étrangère, grecs ou scythes.

Selon l'orthodoxie brahmanique, le roi - tel, encore une fois, que le Varuna du Véda, - se borne à être le conservateur d'un ordre éternellement préétabli : le svadharma de chaque caste, qu'il doit à la fois défendre et respecter, lui fournit et sa raison d'être et sa limite. Selon le postulat bouddhique, c'est lui, le roi, qui met en branle la roue de la loi (dharma-cakra) : il ne fait pas seulement régner la légalité, il l'instaure et la promeut. Dans le premier cas, le dharma est naturel, primitif et il fit la félicité de l'âge d'or, qui n'a pas duré. Visnu donna done aux hommes un premier monarque, Viraja, origine d'une lignée royale où naquit Vena, tyran qui usa du pouvoir non au bénéfice de la loi, mais au sien propre. Les rais l'immolèrent et avec son corps firent un sacrifice; de son bras naquit Prthu, qui jura de régner selon le dharma. Cette légende, conçue pour proner l'institution divine de la royauté, aboutit à exalter la monarchie constitutionnelle. - Dans l'autre cas le dharma n'a rien d'originaire : les débuts de l'humanité ne furent qu'anarchie. Mais les humains firent des conventions (samayan) pour exclure et mater les éléments désordonnés. Cette sorte de contrat social ne se trouve pas sous-jacente au seul Bouddhisme; une tradition orthodoxe, rapportée par le Mahābhārata (Cāntiparvan, LXVIIe chap.), s'en fait l'écho : celle qui érige Manu en premier roi. Ici la souveraineté appartient foncièrement au peuple, la monarchie s'avère institution humaine et la loi apparatt conventionnelle.

Ce sont là, certes, des théories plutôt que des faits. Mais des théories issues de milieux différents. L'artificialisme politique, solidaire dans l'Inde comme ailleurs du courant libertin et de l'atomisme, marque, en principe, et si l'on néglige l'adaptation au Brahmanisme qui en fut tentée, une réaction contre l'orthodoxie. Le Bouddhisme participe de cet artificialisme, lui qui répudie les castes, mais il prétend le dépasser; car, sans tenir pour divin le dharma prêché par les bouddhas, il ne le conçoit pourtant pas comme arbitraire. Tous ces éléments disparates, différents selon la théorie, mais fondés dans des nécessités réelles, s'amalgament dans la politique classique. Il est entendu que, dans l'ingénuité des premiers ages, la vertu, la légalité régnaient par nature. Néanmoins il est admis aussi que, dans la phase du monde où nous vivons, l'état de nature serait la guerre de tous contre tous ; homo homini piscis, dirait l'Inde, et non pas lupus, car, là-bas, c'est la voracité du poisson (matsya), non celle du loup, qui connote le stade animal de l'humanité. Honneur et obéissance au roi qui dispense le faible d'être dévoré par le fort : son règne marque à la fois un bienfait divin et le triomphe d'une convention sociale. L'extraction aristocratique du souverain et son origine élective sont perdues de vue : peu importe qu'il soit ksatriva. pourvu qu'il protège l'ensemble de ses sujets; peu importe qu'il règne par hérédité, pourvu qu'il use du pouvoir pour le bien de son peuple. Le régicide est licite et recommandable si le maître use indument des ressources qui lui sont non pas données, mais confiées en vue de l'intérêt public.

La politique indienne consiste ainsi non dans une doctrine de l'État, mais dans un art du gouvernement, dont la clef de voûte se trouve constituée par l'éducation du prince. Les qualités requises de cet homme ne sont pas moins canoniquement définies que les traits caractéristiques d'un dieu, d'un bodhisattva ou d'un génie fabuleux. Un traité de gouvernement présente la même allure scolastique et a priori que ce traité d'esthétique, le Citralaksana, ou que ce traité d'érotisme, le Kâmasûtra, ou que ce traité d'art dramatique, le Nâlyaçâstra. Énumérations pédantes, distinctions imposées aux faits plutôt qu'extraites de leur analyse : voilà des procédés dont n'a jamais voulu ni jamais su s'affranchir l'indianité.

Il serait long de dépeindre « le » roi. Plus brièvement se laissent indiquer les sept bases de la domination (prakrtis) : roi, ministres, territoires, forteresses, trésor, armée, amitiés (Arthaçastra, VI); les six méthodes: paix, guerre, neutralité, aptitude à partir immédiatement en campagne, alliance, attitude ambiguê (VII) ; les multiples « épines » auxquelles se pique le souverain qui s'y frotte : faiseurs de prestiges, faux monnayeurs, bandits de grands chemins, guérisseurs, musiciens, danseurs, tous voleurs déguisés (IV). Pour abstrait qu'il soit, ce dogmatisme fourmille cependant de détails concrets qui font de l'Arthaçástra le témoignage le plus captivant dont nous disposions sur la vie sociale de l'Inde.

Le Mahabharala et les textes du Bouddhisme ancien, sútras, játakas, fournissent certes des documents plus crus, exempts de l'esprit de système. Mais la politique dont ils nous transmettent le souvenir est celle de la féodalité postérieure à l'âge des clans védiques, antérieure à l'époque des grandes monarchies. Cette féodalité régnait d'un bout à l'autre de l'Hindoustan, lors de la campagne d'Alexandre; et c'est une raison de plus pour considérer comme un anachronisme l'attribution du Kautillya au ministre du premier Maurya, Celui-ci fut l'un des initiateurs de cette centralisation qui, pratiquée pendant plusieurs siècles, en fonction d'ailleurs de centres différents, aboutit au dogmatisme de l'Arthaçastra : et voici sans doute pourquoi la tradition fit remonter jusqu'à son temps la rédaction de l'ouvrage. Mais cette technique consommée de l'administration, dans laquelle se complait la politique indienne, résulte certainement d'une longue expérience, à laquelle contribuèrent la rude poigne et la méfiance de Candragupta, l'humanitarisme et la sainteté d'Açoka, le syncrétisme des Kouchanes et, derechef, la vigueur guerrière tant de Samudragupta que du second Candragupta. Gardons-nous surtout d'oublier l'influence dominante de la monarchie persane sur les Mauryas et les Kouchanes ; ce n'est pas seulement par

l'architecture et la décoration sculpturale que le palais de Pataliputra évoquait le souvenir de ceux de Suse et d'Echatane.

La volonté de bienfaisance, l'aspiration à faire coîncider l'artha avec le dharma : voilà le sens que prenaît la politique dans les inscriptions de Pivadasi. Le castra classique en a gardé, comme contrepoids de son « machiavélisme » avant la lettre. la conviction très nette que le pouvoir se justifie par le bien de la collectivité. Mais des potentats qui durent user de violence et de ruse pour abattre les féodaux, il a conservé la tendance à confondre politique et droit de punir. A l'idéalisme du rajadharma s'oppose en plein relief le réalisme de la dandaniti, art de manier les châtiments. Le fondateur de la dynastie maurya, auquel il faut toujours revenir, savait par expérience qu'un pouvoir fort ne s'installe que par violence et ne dure que par énergie et souplesse. Comme il avait exterminé les héritiers de la précédente dynastie, sa prudence alfait jusqu'à ne pas passer deux nuits de suite dans la même chambre. Ne nous étonnons pas de voir si développés, dans le castra, les conseils d'astuce et les prescriptions relatives A l'emploi des espions. Ces enseignements de l'expérience, une fois codifiés, donnent cette théorie que la crainte des châtiments sert de fondement à l'ordre légal, et que le roi, juge suprême, est par essence exempt de toute possibilité de chatiment (adandya).

#### ٧

# LES ASSEMBLÉES.

La fonction royale de justice nous force à considérer, une fois encore, les phases successives de l'évolution sociale à travers l'Inde antique. Nous devons les envisager muintenant sous le rapport des assemblées, qui paraissent avoir joué jusqu'à l'avènement de l'autocratie un rôle important.

Sabhà est la forme indienne d'un vocable indo-européen qui

donna, entre autres termes, Sippe en germanique, et qui connote un assemblage de parents : famille, clan, tribu. Remontant aussi loin dans la préhistoire est la notion d'un chef de sabhà, sabhàpati, chef héréditaire d'un clan ou chef élu d'un agrégat de clans apparentés; cette notion coïncide ainsi, en partie, avec la valeur archaïque du mot raja. Au sens large, sabhà désigne non pas tant, comme l'a cru Hillebrandt, l'emplacement d'une réunion, que toute espèce de réunion : celle que l'on forme pour jouer aux dés (Rgvéda, X, 34, 6) aussi bien qu'un conseil politique ou qu'une assemblée judiciaire.

Samili, expression souvent coordonnée à celle de sabhă, lui équivant en un sens vague. — L'assemblée ainsi dénommée élit le râja ou approuve son choix; lors du couronnement, déclare l'Atharvavéda (VI. 87-8), elle engage le roi à se montrer ferme; après la cérémonie, un prêtre souhaite que la sabhâ demeure loyale envers le prince. Sans doute s'agit-il d'une réunion des hommes libres (samgati, samgrâmâ). Ludwig y voit un corps plus rigoureusement défini : l'assemblée élue des mandataires des viçah.

L'acception spécifique de chacun de ces termes n'apparaitra que si l'on aperçoit pour chacun telle valeur que l'autre n'offre jamais. Or samiti présente un sens technique : ordre de bataille. Sans doute le sens dérivé désigne-t-il une assemblée de caractère militaire, comme chez les Romains ces Comices Centuriates, dont les membres avaient leur rang fixé selon la hiérarchie de l'armée (1). La réunion des princes conviés au râjasûya de Yudhisthira, selon le Mahâbhârata, est appelée samiti : l'étiquette féodale devait être calquée sur les relations fixées par la discipline guerrière. D'autre part, entre toutes les valeurs du terme de sabhâ, une seule lui appartient en propre : celle de tribunal. Un dicton banal, relevé dans un Jâtaka comme dans le Nârada (2), fait de la sagesse l'apanage

<sup>(1)</sup> BANDYOPADHAYA, 119. — (2) JOSHI, 81.

des membres d'une telle assemblée. Un feu brûlait au milieu de la sabha, intermédiaire entre dieux et hommes, protecteur de la loi et instrument d'ordalies (Manu, VIII, 116).

Voilà donc deux types d'assemblées que le temps a progressivement différenciées, à partir d'une forme antérieure et mixte: un conseil de guerre ou un quartier général, et une cour de justice. Dans l'une comme dans l'autre, le roi, si roi il y a, jone un rôle éminent. Peut-être, dans l'une, les ksatriyas ont-ils, seuls, voix au chapitre, alors que, dans l'autre, l'élément brahmanique, détenteur de la légalité, doit posséder la suprématie,

Sabhà et samiti ainsi spécifiées offrent un tout autre caractère que la sabhà-samiti des clans primitifs ou des républiques anciennes. Elles se réduisent à des rouages administratifs. Loin que le souverain dépende d'elles, comme aux premiers àges, elles dépendent de lui qui, placé à la fois sous le signe d'Indra et sous celui de Varuna, détient la justice autant que la force.

Une coupe à travers les différentes couches sociales, on peut presque dire en n'importe quel temps des âges historiques, atteste en synchronisme une hiérarchie qui correspond à ce processus. L'assemblée de village, grâmasabhâ, n'a jamais cessé d'être un conseil des kulas, familles ou lignées, Dans une ville, pura, il y a au moins différenciation entre tribunaux et assemblées corporatives. Dans la capitale, à la cour du souverain, il y a en plus l'organe de décision militaire et le conseil des ministres, mantrisabhâ. Nous envisagerons tour à tour, du point de vue central, qui est celui du maître, le commandement de l'armée, l'organisation de la justice et l'administration.

Citer sená, l'armée, à la suite de sabhā et de samiti, est un usage attesté déjà par l'Atharvavéda (XV, 8). La fonction de senăpati, chef militaire, plus tard généralissime, remonte aux plus anciens temps. La composition traditionnelle des forces de guerre implique quatre « armes » : infanterie, cavalerie, chars, éléphants. Pour les États riverains de quelque grand

fleuve ou de l'Océan, il faut ajouter la marine. Kautilya énumère une sixième section : l'armement.

Le fantassin porte, suspendu à l'épaule par un baudrier, un sabre droit. Il est équipé en archer; il bande son arc en position assise, par pression du pied gauche. Il possède, en outre, un javelot, quelquefois une lance. Il se protège d'un cuir de bœuf. Le cavalier dispose de deux lances et d'un bouclier. Un important service vétérinaire veille à l'entretien des montures. Les chars, qui paraissent avoir joué un rôle intermédiaire entre celui de la cavalerie et celui des éléphants, par leur masse et leur mobilité, avaient pour attelage deux ou quatre chevaux; certains servaient à transporter sur le front de combat soit les estafettes du commandement, soit des idoles ; les autres portaient deux combattants. Leur conducteur, le súta, comme l'écuyer de nos seigneurs, jouissait d'une considération particulière aux temps de la féodalité; selon Manu, il devait être fils d'un ksatriya et d'une brahmani. Beaucoup de ces conducteurs de chars furent les bardes qui récitaient et, pour une part, improvisaient les légendes épiques. Les éléphants, enfin, couverts d'une cotte de mailles, sont des forteresses vivantes garnies d'au moins trois archers, non compris le cornac. Nous avons indiqué quelle était, selon Arrien, la proportion relative de ces diverses troupes dans l'armée de Poros. Près de onze siècles plus tard, au milieu du vue siècle de notre ère, Hiuen-tsang déclare que son contemporain Harsa, d'abord à la tête de 50 000 fantassins, de 20 000 cavaliers et de 5 000 éléphants, disposa plus tard de 100 000 chevaux et de 60 000 éléphants. V. Smith suppose que si les chars sont passés sous silence, sans doute avaient-ils cessé d'être utilisés à la guerre.

Les chefs, le senapati, le nayaka relèvent directement du roi. C'est l'État, autrement dit le souverain, qui fait les frais de l'entretien des troupes. En cela consiste l'une des assises les plus fortes de l'autocratie. Il y a pourtant, selon Kautilya, des sections disparates dans l'armée : un corps, pour ainsi dire, de prétoriens héréditaires (maula); des mercenaires (bhrtakas); des contingents fournis, à court terme, par les corporations (crentbala); des alliés; des combattants sauvages, représentant l'élément non indo-européen de la population.

La scolastique de la stratégie rejoint celle de la politique ou de la diplomatie. Elle classe tous les rapports théoriquement concevables entre un certain pouvoir et ses alliés ou ennemis. Elle discerne les diverses sortes de lutte : en rase campagne, en pays creux, avec des armes de trait, par sape et tranchées, de nuit et de jour. Elle proclame la ruse plus sûre que la force, et juge que le meilleur moyen est le plus efficace. Ne dissimulons pas qu'il y ait là quelque bassesse dans l'ingéniosité. Une appréciation du même genre s'imposera quand nous envisagerons l'esthétique de l'Inde, trop souvent plus éprise de richesse que de pureté formel e. Les consciences de ce pays, qui s'élèvent si haut dans l'expérience religieuse et dans la méditation, tombeut, selon notre avis d'Européen. au-dessous du médiocre dans les domaines qui ont été à dessein tenus à l'écart des fins morales (dharma) et transcendantes (moksa). C'est au premier chef l'ordre de l'utilitarisme, artha: et, dans cet ordre, c'est particulièrement le cas de la guerre. qui presque jamais ne s'ennoblit là-bas d'un sentimen! national ou d'un idéalisme désintéressé. Ici encore se montre assez juste la comparaison si fréquente de Kautilya et de Machiavel. De là peut-être, malgré des exploits de vaillance et des subtilités de félonie, la faiblesse des troupes indiennes en bataille rangée contre n'importe quel adversaire extérieur : grec, franien, chinois, barbare ou européen moderne. Les vraies forces spirituelles, jusqu'à l'époque contemporaine exclusivement, étaient ailleurs qu'aux armées. Ce n'est que de nos jours que l'Inde devient, pour ses enfants eux-mêmes. une patrie.

#### VI

#### LA JUSTICE.

L'organisation de la justice et l'administration, quoiqu'elles relèvent de l'artha, relèvent aussi du dharma. Cela suffit pour qu'aussitôt une inspiration aussi pédante et minutieuse, certes, mais plus élevée, c'est-à-dire plus universellement humaine, se fasse jour.

La tradition distingue deux sortes de litiges : ceux de droit civil (dhana-samudbhava), ceux de droit criminel (himsasamudbhava). Dans l'Arthacastra, cette distinction devient l'opposition entre les mesures de protection du droit en général, dharmasthtyam (III), et le droit pénal ou les mesures policières, kantaka-codhanam. Le roi possède en l'espèce une double fonction : il veille à faire observer la légalité; il prend l'initiative de promouvoir des lois nouvelles (dharmaprayartakah). Ce second point, qu'excluait expressément la théorie primitive de la souveraineté, atteste l'avenement de l'autocratie. Le vieux concept de « mise en mouvement de la loi » ne s'interprète plus seulement comme une action destinée à faire respecter la légalité r il signifie, en outre, que le mattre peut se faire législateur. L'impartiale objectivité du dharma risque donc de se trouver compromise par sa contamination avec les expédients plus ou moins légaux de la raison d'État et de l'artha. Les légistes anciens des dharmaçastras le déploreraient, mais non pas Kautilya.

Ce changement de principe si favorable au despotisme trouva son prétexte, ou sa justification ultérieure, dans la notion mythique de périodes régulières et alternantes, où la loi tour à tour règne et défaille. Cette idée, en laquelle nous signalerons une sorte de transcription dans la cosmologie de la loi de transmigration, eut pour effet d'habituer les esprits à des carences du droit. En de telles époques mauvaises, où s'est perdu le sens du juste et pour ainsi dire du droit naturel, le droit sacré serait non seulement violé, mais insoupçonné sans ce pis-aller : les lois édictées par un monarque. Plutôt une gendarmerie que de l'anarchie ; dans l'éclipse du droit, les châtiments ont du bon. Au service d'un potentat l'empire de la loi dégénère en une technique de la violence et des sanctions, dandaniti. Toutes ces dérogations possibles à l'ordre idéal seront excusables par le principe suivant, à la lettre impeccable et conforme aux plus augustes traditions ; « Si toutes les lois sacrées disparaissent, le roi est celui qui rétablit le droit sacré par sauvegarde de la conduite correcte en ce monde, laquelle consiste en la spécificité des quatre castes et des âgramas » (1). Ainsi se concilient, dans une sage formule, les deux pôles de la monarchie : l'autorité selon l'idéal d'Açoka, qui se proclamait le roi du droit, dharmaraja, et l'autorité d'un despote.

De fait, et ici triomphe l'ingéniosité scolastique, ces deux pôles sont des cas limites. Un examen attentif de la réalité sociale permet de discerner, à côté du dharma, trois autres ordres de contestations qui établissent une certaine continuité entre dharma et artha. Ces vivâda-pada sont vyavahâra, caritra, çâsana. V yavahâra paraît connoter le droit contractuel ce mot désigne tantôt le commerce, particulièrement l'achat, un quasi-contrat, tantôt un accord, un pacte, et aussi la plainte, l'accusation consécutive à une violation présomptive de l'accord. Caritra, c'est l'usage, la pratique (âcâra). Çâsana enfin, c'est l'édit royal (2).

Le souverain idéal selon les traditions indigènes est conçu rendant la justice comme notre saint Louis sous le chêne de Vincennes. Il se rend chaque jour au tribunal de sa capitale : il en est la tête, si le juge suprême en est la bouche. De même,

Caturvarnāçramasyāyam lokasyācārarakanāt nagyatām sarvadharmānām rājā dharmapravartakah (Arthaçistra, ēd. Snama Snastra, p. 150, 4).
 Burloun, Kautilina Sludjen, II.

dans chaque place forte royale, se trouve un prétoire, orienté vers l'est et orné non seulement de statues ou d'idoles, mais d'une couronne, d'un trône. Au village, un maire héréditaire, le gramant, s'acquitte de la tache judiciaire. En théorie celleci devrait comporter dix éléments : le juge suprême, qui prononce la sentence; le roi, qui punit; les juges, qui recherchent le fait; le dharmaçastra, la smrti (tradition), d'où procède le jugement; l'or, le feu, l'eau, qui servent à des ordalies, confirmation surnaturelle du jugement humain; le comptable, qui évalue dommages et amendes; le scribe; l'appariteur. Quand nous étudierons des origines de la réflexion logique, nous retiendrons en quoi y contribuèrent la technique de l'enquête et celle du plaidoyer. Bornons-nous ici à indiquer que le souverain, gérant de l'ordre légal, est non pas pénalement, mais religieusement responsable des insuffisances ou des erreurs judiciaires : pour chaque coupable non puni, un jour de jeune ; pour un innocent puni, trois jours (Vasistha, XIX. 40-43). Quel contraste entre le prince astucieux inspiré de Kaufilya, et le monarque selon les vœux de l'ancien Brahmanisme, soigneusement informé, scrupuleusement respectueux du droit de chaque caste, et s'adressant dans le cas douteux à de doctes brahmanes (Gautama, X1, 22-26) !

#### VII

#### L'ADMINISTRATION.

La base de l'administration, ne craignons pas de le redire, est l'organisation du village. Le grâmant, qui possède l'autorité, se trouve responsable du paiement de l'impôt : il veille donc à l'exécution des travaux champêtres. Pour l'application du droit coutumier il prend conseil des anciens. Cinq ou dix villages sont groupés sous un gopa (toujours le vieux mot : berger, devenu titre d'un fonctionnaire). Le district ainsi délimité fait partie d'un de ces quatre « quarts » entre lesquels

les provinces sont découpées, de même que les villes en aquartiers ». Le gouverneur de ces sections se nomme sthânika; disons sous-préfet. Au-dessus s'élève un préfet, nâgaraka. La centralisation des Mauryas superpose à ces diverses fonctions un ministre de l'Intérieur, samâhartr.

Ces fonctionnaires s'acquittent avant tout d'une besogne fiscale. Ils établissent pour chaque individu son état civil, l'indication de sa caste, sa profession; ils tiennent registre de ses
revenus et de ses dépenses. Impôt foncier; taxes sur l'irrigation, sur les pâturages, sur les forêts, sur les mines; douanes
et octrois; droits sur les échanges commerciaux, sur les professions, sur les maisons de jeu, sur les passeports; amendes
versées aux tribunaux; l'argent perçu à tous ces titres était
drainé jusqu'au trésor royal par une administration aussi
corrompue que tracassière. Autant qu'il n'était pas distrait de
sa destination normale, il s'engloutissait dans les besoins de la
cour et de l'armée, le paiement des fonctionnaires, y compris
les rentes aux familles des soldats tués en service ou des
employés de l'État morts pendant leur carrière, enfin dans
les travaux publics et les fondations charitables (1).

L'administration de la capitale comporte, selon Kaulilya, six sections, dont voici les tâches: l'o Réglementation des artisans. Leur savoir-faire étant considéré comme partie intégrante de la fortune publique, celui qui par quelque blessure diminuait leur capacité de travail était mutilé d'une main ou d'un œil. Une surveillance s'exerçait sur le travail fourni et les gages reçus par ces artisans; — 2° Contrôle des étrangers. On leur assurait le logement, la libre disposition de leurs biens, des soins en cas de maladie, mais leurs actes étaient surveillés; — 3° État civil : registre des naissances et décès; — 4° Contrôle du commerce de détail et des échanges; vérification des poids et mesures; perception de droits sur les ventes; imposi-

<sup>(1)</sup> LXXIII, 1, 487.

tion d'une estampille officielle garantissant l'authenticité]des marchandises vendues; — 5° Surveillance du travail manufacturé; son estampillage; — 6° Perception de la dime sur le montant des ventes (1).

Ici s'ouvre le domaine de l'économique, où nous allons entrer. L'Inde, d'ailleurs, distingue moins que nous l'économique de la politique : toutes deux se mêlent dans cette « économie politique », l'arthaçastra. Notre conclusion, en ce qui concerne la politique, sera que l'avènement du régime autocratique l'a réduite à de l'administration. Cette administration fait preuve d'une extrême application à percevoir et à contrôler; elle constitue le chef-d'œuvre de la société indienne, justement parce qu'elle est une scolastique en acte. Que nous la considérions comme au service de l'État ou comme au service du prince, elle est utilitaire, mais, selon notre jugement d'Européens, sans idées.

Aucune aspiration ne se manifeste, en effet, à travers l'histoire ancienne de l'Inde, pour la conquête de ce que les Grecs appelaient ou de ce que nous-mêmes appelons la liberté politique. La règle de la caste, loin d'être éprouvée comme servitude, fut ressentie comme l'armature de libertés traditionnelles et collectives; aucun individu indien, par le passé, n'en a désiré d'autres. Celui qui sort de sa caste, loin de se libérer, tombe dans l'abjection et perd toute garantie juri-

une diame quelque secte, dans un ordre religieux, ou n'avec d'autres déshérités il fonde... une caste nouvelle, ans doute peut-on penser beaucoup de mal d'un système ui crée des antagonismes entre les hommes; sans doute le touddhisme eut-il un immense mérite à exalter, par contraste, ne commune compassion envers l'universelle misère. Cepenant le Bouddhisme devait être vaincu par les défenseurs de

la règle antique, et ce fut l'idéal de la caste qui servit de ralliement à toute l'indianité.

L'intérêt d'un prince juste n'a jamais contredit la saine autonomie à laquelle peut prétendre l'Hindou embrigadé dans le système des castes. Le bien public est fait de ceci et de cela. La rigidité des cadres sociaux trouve même sa compensation dans les initiatives d'une politique réaliste, et le dharma brahmanique oppose aux despotismes d'insurmontables barrières. Le seul souverain qui ait mis dans l'administration autre chose qu'un utilitarisme terre à terre, Açoka, n'agissait ni en conservateur, ni en novateur — mots qui n'auraient làbas aucun sens; — il se comportait en bodhisattva. Comme dharmarâja, au sens bouddhique du mot, cette fois, il n'était pas un roi, mais un saint.

### CHAPITRE IV

# L'ORDRE ÉCONOMIQUE

Une technique dénommée várllá se consacre à l'étude et à la réalisation des conditions de la vie matérielle. Au propre, le mot désigne à la fois la vie et les moyens d'existence, le travail professionnel. Le Brahmanisme, selon la tradition de Manu, coordonne, dans une énumération de trois sciences comme composant le savoir humain, vârttâ à dandanîti, la technique des châtiments, et à trayi, les trois Védas ou la science religieuse. La tradition matérialiste de Brhaspati se borne à reconnaître deux sciences fondamentales : vărttă et dandanîti. Kaufilya, exploitant l'étymologie du mot vârttă, dit que l'artha est la vrtti de l'homme, en d'autres termes connote l'ensemble de l'activité humaine. Leur étroite solidarité consiste en ce que l'artha pose la question des fins, varttà celle des moyens. Si la politique vise à une possession de territoires, à une domination, elle requiert un trésor bien garni et une armée solide, lesquels supposent d'abondantes ressources matérielles. Cette solidarité des deux descriptions s'exprime implicitement dans la pensée mythique. Le premier roi humain, selon les légendes védiques, tantôt Manu, tantôt Prthu, n'apparaît pas simplement comme premier sacrificateur, mais comme un Prométhée pourvoyeur du feu et comme un initiateur de l'agriculture.

Ì

#### LE TRAVAIL.

#### Les travailleurs.

Selon les principes de l'orthodoxie, l'économique est affaire de la caste vaiçya. Si cette caste, comme les deux supérieures, avait une littérature à elle, nous y puiserions des documents précieux, au lieu d'être réduits à inférer le contenu de l'économique d'après la forme que lui imposèrent l'artificialisme brahmanique et la politique des rois. Mais il est vain de regretter l'existence de l'impossible : vouée au travail, la caste en question n'avait ni une formation suffisante, ni le loisir nécessaire pour spéculer autrement que sur des comptes ou des produits.

Les vaiçues formaient pourtant l'aristocratie des travailleurs. Les besognes viles ou pénibles étaient l'apanage des cudras, des esclaves (dasya), et de toute la lie humaine tenue à l'écart du régime de la caste. Parmi ces humbles, les esclaves meritent une mention particulière. Un homme libre (arva) pouvait être esclave « temporaire » : s'il avait, par exemple, engagé sa personne, faute de pouvoir payer autrement une amende ou les frais d'un procès ; de même s'il avait été razzié. En outre, si quelqu'un était sorti de sa caste pour entrer dans un ordre monastique, et ne réalisait pas cette intention ou abandonnait l'ordre, il devenait esclave du roi. Ajoutons aussitôt qu'il appartenait au monarque de délivrer l'homme libre réduit par violence à l'esclavage; car le souverain est, en principe, tenu de suspendre ou de compenser toute injustice, et l'adage porte que la servitude n'est pas pour les Âryas (natvevāryasya dāsabhāvah, Kautilya, III, 13, 65). La seule condition sous laquelle un homme libre, devenu esclave, ne pouvait se racheter, c'était le cas où il avait fait lui-même vente de sa

personne. Il devenait alors comme les esclaves permanents, dont on distinguait quatre sortes : nés dans la maison, achetés, razziés, hérités. Dans tous les cas, la seule obligation juridique imposée à l'esclave envers le mattre était l'obéissance, obligation à le servir en matière de travail.

## L'agriculture.

L'économique indienne présente surtout un caractère agricole. Ârya, le nom même dont s'enorgueillissent les maîtres
du pays, désigne à leurs yeux (rac. krs) ceux qui cultivent la
terre, par opposition aux autres occupants. Ils envahirent
cependant la contrée comme pasteurs, pour qui la fortune consistait en vaches et en chevaux plus qu'en moissons. Peut-être
même faut-il supposer que les méthodes d'irrigation, desquelles
dépend la prospérité des champs dans le bassin de l'Indus,
appartenaient moins à ces éleveurs nomades qu'aux SuméroDravidiens sédentaires, instruits sans doute de l'expérience
mésopotamienne. Toujours est-il que, très tôt, les Indiens
védiques s'adaptèrent aux ressources du Penjâb, fécond en
yava et en canne à sucre.

Yava désigne d'abord n'importe quel grain, plus tard l'orge. Le mot s'associe volontiers à celui de vrihi, le riz. Association qui résume en bref toute toute la culture, car le riz — comme le millet — se sème en été; l'orge — comme le blé — en hiver. Le sésame, la fève, le maïs, la lentille comportent aussi un sérieux rendement. De toute antiquité on fabrique avec des céréales un alcool de grain, la surâ, type de la boisson fermentée susceptible de procurer l'ivresse.

Malgré son extrême productivité en certaines régions, le pays fut toujours pauvre et ses habitants sous-alimentés. Les famines, fléau intermittent, étaient combattues par des formules magiques de l'Atharpavéda; Kaufilya indique toutefois des remèdes plus rationnels; création de réserves, travail assuré aux indigents, assistance publique, recours à l'aide des alliés. D'ordinaire le remêde décisif était une irrigation meilleure, en vue de régulariser le rendement des terres. Mais, en cas de guerre ou d'inondation, cette judicieuse agronomie se montrait vaine. Aussi, quoique Mégasthène impute à l'Inde l'honneur d'avoir enrayé ces calamités endémiques par la bonne utilisation de l'eau, elles furent un péril constant.

La population agricole se groupe en des villages, qu'entourent palissade et fossé. Des gardes veillent aux portes, et des pièges sont posés pour capturer les bêtes féroces. En effet, dans d'immenses portions de la vallée gangétique, la jungle est toute proche, seule une zone de pâturages la séparant de l'agglomération, à proximité de laquelle s'étendent les rizières. L'Arthaçastra cherche des moyens de conjurer les inconvénients de l'éparpillement: des offices spéciaux centralisent l'inspection du bétail, des prairies, des forêts. D'autre part, l'État détient le monopole de la distillation et des salines.

#### L'industrie.

L'industrie antique n'est qu'un prolongement de l'exploitation du sol: utilisation des laines ou des plantes textiles, poterie et métallurgie, travail du bois. La confection de lainages remonte jusqu'à la phase nomade des Indo-Européens. Une fois ceux-ci fixés dans le pays, c'est la cotonnade qui paratt l'étoffe la plus caractéristique. Hérodote montre les soldats indiens de Xerxès vêtus de coton, et Néarque admire cette laine végétale, en laquelle sont tissées des toiles d'un blanc éclatant. Tannerie et teinturerie forment deux industries non moins anciennes. Tapis, brocards, broderies marquent des progrès de fabrication. Avec la finesse de la mousseline rivalise le tissage de la soie, en partie importée de Chine.

La plus ancienne métallurgie travaille une matière appelée ayas. Quand aucune épithète ne s'ajoute à ce mot, il paraît signifier le bronze dans les textes du Rgvéda. Par contre, accompagné de l'adjectif çyâma, « foncé », il désignera le fer ; joint à loha, le « rouge », il connotera le cuivre. L'usage de l'or remonte aux âges védiques. L'étain, le plomb, l'argent ne deviennent courants qu'à l'époque des Brâhmanas. Les gemmes, auxquelles s'attachaient valeurs magiques et superstitions, outre leur usage comme parures, furent en honneur de tout temps.

La fabrication des chars et chariots associait dans la même considération, disons plutôt dans le même prestige, le double travail du métal et du bois. Longtemps l'architecture n'utilisa que des charpentiers : seuls les édifices religieux et les palais royaux étaient quelquefois bâtis en pierre. Les fines sculptures sur bois et les incrustations d'or plaisaient aux auteurs des hymnes. La construction des bateaux ne mettait pas moins à l'épreuve que celle des maisons les travailleurs du bois.

#### Le commerce.

Les produits ouvrés sont échangés ou vendus. Le Rgvéda mentionne surtout des échanges: dix vaches pour un Indra. C'est ultérieurement que la racine kri donne les mots kraya, vikraya, avec le sens de « vente ». Pourtant l'Atharva (III, 15) fournit une incantation destinée à obtenir le succès dans le commerce. Sans doute, par la simple voie de l'échange (rac. pan, troquer) une certaine catégorie sociale, les Panis, avaitelle, à l'âge védique, conquis des fortunes jugées scandaleuses. Ce type d'hommes paraît odieux aux dévots ancêtres de la caste brahmanique, auteurs des hymnes: rapacité, usure, impiété, leur sont haineusement reprochées. Peut-être la consécration d'un statut légal du négoce dans la caste vaiçya représente-t-elle une des premières concessions à l'état de fait, que dut consentir la théocratie brahmanique pour asseoir sa prééminence au moins nominale.

Aucun indice certain n'atteste l'existence de marchés aux temps védiques. Pourtant des pistes reliaient déjà villes et villages, jalonnées de puits. Les centres commerciaux s'établirent aux plus importants croisements des voies de communication. Toutefois cette stabilisation du commerce dut être longtemps retardée par le négoce ambulant opéré par caravanes, qu'escortaient des gens armés. A propos de la géographie nous avons signalé par quelles voies naturelles on accédait du dehors en pays indien. La vieille littérature bouddhique, surtout les Jătakas, nous renseigne sur les routes intérieures. « Dès le temps des Maurya, dit J. Przyluski, Pataliputra était reliée au Gandhara par une route impériale tracée sur le modèle des voies achéménides et qui joua un grand rôle dans la vie politique et économique de l'Inde. Après la fondation du royaume grec de Bactriane, les relations commerciales devinrent très actives entre la vallée du Gange et celle de l'Oxus. Pour les caravanes chargées des produits de la Bactriane et du Cachemire. Mathurá était la première grande cité du Madhyadeça au débouché de la vallée de l'Indus... De Pătaliputra, trois grandes voies rayonnaient jusqu'aux frontières de l'empire : celle du sud-ouest vers Barvgaza par Kauçambi et Ujjayint: celle du nord vers le Népâl par Vaiçâli et Gravasti; enfin la plus longue, celle du nord-ouest, orientée vers la Bactriane, par Mathura et la haute vallée de l'Indus » (1). La voirie tient une place importante dans l'économie de Kautilya, qui assigne aux rois, comme un devoir, la construction de routes. Les provinces supportaient les fcais de leur entretien. Depuis la dynastie maurya les voies sont jalonnées de piliers indicateurs des distances.

Aux mêmes époques déjà, les voies d'eau paraissent intensément utilisées. Nous ignorons trop que l'Inde fut une des plus grandes puissances maritimes et colonisatrices du passé. On

<sup>(1)</sup> CGVI, p. 9.

s'embarquait pour Ceylan non pas seulement à Tâmralipii, le principal port du Bengale, mais à Bénarès, à Patna. Des services intermittents certes, et hasardeux, jusqu'à ce que se généralise, au rer siècle, la connaissance des moussons, reliaient Bharukacca (Broach), l'équivalent ancien, plus septentrional, du Bombay moderne, d'une part à Babylone, de l'autre à Suvarnabhumi (Basse-Birmanie). Avec ousans l'intermédiaire des Persans et des Arabes, la connexion s'établissait avec l'Egypte, au fond de la mer Rouge (1); et l'intérêt d'un commerce avec la côte orientale de l'Afrique n'était pas méconnu. Cependant la navigation était surtout attirée vers l'Extrême-Orient, où elle rejoignait le commerce chinois à travers de multiples escales en pays de colonisation indienne. Les débuts de cette expansion vers le sud de notre Indochine et vers l'Indonésie remonteraient, selon Ferrand, au me ou même au ve siècle avant Jésus-Christ; en ce qui concerne l'Indonésie. Krom opine pour le commencement de notre ère. L'initiateur du régime hindouisé au Fou-nan (Cambodge méridional et Cochinchine), Kaundinya, se situe au plus tard, selon Pelliot, dans la seconde moitie du 1et siècle après Jésus-Christ; dans la région Campa, plus lointaine (Annam du sud) le fait analogue d'assimilation dut se produire une centaine d'années après. Sumatra, l'île d'or (Suvarnadvipa) et Java, la terre de l'orge (Yavabhūmi), étaient en pleine prospérité sous les Guptas, quand, par exemple, Fa-hien fit escale dans la seconde de ces ties.

Puissant rayonnement dont l'aire s'étend de Madagascar au Tonkin, cette extension de l'indianité n'est pas seulement un effort pour l'enrichissement matériel. Des fins religieuses sont visées: Visnuisme, Çivaïsme, Bouddhisme cherchent à s'implanter dans des milieux nouveaux, sans toutefois que ces rivalités paraïssent avoir donné lieu à des conflits violents. L'assilités paraïssent avoir donné lieu à des conflits violents.

Pline assure que l'Empire romain achetait annuellement à l'Inde des marchandises valant 50 millions de senterces (LXIX, p. 68).

milation des Austro-Asiatiques ou des Malayo-Polynésiens ne semble pas avoir résulté de guerres acharnées. Quoique lointaines, ces conquêtes ne firent que prolonger l'effort par lequel le Dékhan avait été, très inégalement d'ailleurs, conquis et soumis.

Dans ce que nous appelons l'Inde, comme au dehors, toute entreprise aryenne de civilisation est d'ordre colonisateur; on pourrait soutenir sans paradoxe que la première colonie des Indo-Aryens est Penjah et la seconde la vallée gangétique. Nous savons que, malgré cette vocation et cette volonté tenace de plusieurs millénaires, il reste aujourd'hui encore immensément à coloniser dans l'Inde même.

Le rattachement du commerce indien à celui de l'Asie centrale s'opérait par une piste de montagne qui reliait Kaboul à la haute vallée de l'Oxus, à l'est de Bactres (Balkh). Là passait la route qui, d'ouest en est, contournait le nord de l'Hindu Kush, franchissait le Pamir et atteignait par le haut Tarim ce que nous appelons le Turkestan chinois, pour atteindre Yarkand.

Au nord du Pamir on pouvait passer de Maracanda (Samarkand) de Sogdiane à Kachgar sur un affluent du Tarim. Telles étaient les voies par lesquelles s'opérait le transit de la soie entre la Chine et la Syrie. Ce furent celles, la voie de mer mise à part, qui mirent en contact l'expansion indienne et l'expansion chinoise, affrontées lors de l'expédition de Pan-chao (entre 73 et 102) vers la Perse. Depuis son origine l'apostolat bouddhique avait cheminé le long des voies commerciales de l'Hindoustan. Parvenu en Bactriane et au Cachemire, il gagna le Turkestan et fit plus pour raccorder l'Inde à la Chine que n'avaient pu faire les besoins économiques. Les relations qui s'établirent dans les deux sens à partir du ser siècle de notre ère furent soumises à diverses vicissitudes ; elles furent intenses du 1ve au vue siècle, et l'homogénéité de culture qu'établissait le Bouddhisme du nord de l'Iran à l'ouest de la Chine ne put que favoriser les échanges commerciaux.

## Les corporations.

L'organisation économique paraît n'avoir jamais coïncidé avec la hiérarchie abstraite des castes. Elle implique des groupements speciaux, dont le nom est greni (pali seni). Ce terme qui, à l'époque védique, signifie seulement une « rangée ». un « alignement », prend dans les smrtis valeur d'association corporative pour toutes sortes de travailleurs: laboureurs, bergers, marins, artisans, négociants, banquiers, même brahmanes experts en Véda (Manu, VIII, 41, comm. de Medhátithi), Le Mûgapakkha Jâtaka (IV, 411) cite, parmi dix-huit guildes non énumérées, les charpentiers, les métallurgistes, les corroyeurs, les peintres. Chacun de ces groupes avait à sa tête un « alderman », jetthaka, faisant fonction de président, pamukha, personnage important à la cour du souverain. C'est un trait caractéristique de la société indienne, que l'homme isolé n'y compte pour rien. De même que les sans-caste cherchèrent à fonder des quasi-castes, il y eut des greni jusque pour défendre les intérêts des brigands, des malandrins et des ascètes.

L'occupation professionnelle souvent se transmet par hérédité, comme la caste. Il y eut ainsi des familles de forgerons, de charpentiers, de potiers, qui, groupées elles-mêmes, formèrent des villages de forgerons, de charpentiers, de potiers. La compétence de la guilde était à la fois législative, judiciaire et exécutive. Une discipline rigoureuse maintenait l'ordre intérieur, et c'était l'obligation stricte des rois de sauvegarder les usages corporatifs (Nàrada, X, 2, 3), ainsi que d'accepter les décisions des guildes (1). L'admission de participants nouveaux et l'exclusion de membres anciens requéraient une décision de l'assemblée. Les guildes des marchands n'ont pas

<sup>(1)</sup> SANTOSH KUMAN DAS, The Economic Hist. of I., 251.

connu un développement aussi avancé que celles des artisans. Parmi ces dernières, toutes ne jouissaient pas d'une égale considération: charrons, vanniers, potiers, tisserands, corroyeurs et surtout barbiers passaient pour mêtiers inférieurs, comme celui de boucher ou celui de diseur de bonne aventure.

H

#### LA PROPRIÉTÉ.

## La propriété fonciere.

La production et la répartition des valeurs sont fonction du régime de la propriété. Celle-ci était, selon les mœurs aryennes primitives, familiale. Le père avait le droit de distribuer ses biens entre ses fils; la terre en particulier (ksetra) pouvait se trouver répartie différemment à travers les générations successives. Dans le cas des joint jamilies, à défaut du père, son frère le plus âgé se substituait à lui. En cas de dispersion de l'héritage entre les fils, tous recevaient un lot, celui de l'ainé légèrement plus important. En l'absence de fils, l'héritage devait échoir au fils de la fille.

Le statut foncier différait selon les trois catégories de terres : vâstu, le labour ; le pâturage ; la forêt. Le sol cultivable était objet de propriété privée ; le pâturage, propriété commune aux diverses familles du village ; quant à la forêt, elle appartenait à quiconque la défrichait.

L'institution des castes et la création des monarchies transformèrent ce régime. Seul l'homme libre accède à la propriété légitime. Par exemple, il n'y a pas d'héritage légal pour un hors-caste. Déjà la propriété à laquelle avaient part les castes inférieures apparaît précaire. Le vaiçya est par essence un tributaire; rien de plus normal que son exploitation par la caste noble. Le çûdra, lui, est un serf qu'on peut déposséder et tuer à volonté. Sans doute les coutumes furent-elles moins arbitraires, moins barbares que la théorie: il y eut des çudras qui amassèrent dans le commerce de grosses fortunes. Au vrai, la situation des castes inférieures dépendit du statut réel des ksatriyas plus que de la réglementation conçue a priori par les légistes brahmaniques.

Or les ksatriyas, en principe possesseurs légitimes des biens fonciers, ainsi que la caste sacerdotale, subirent une graduelle restriction de leurs droits, à mesure que prit plus d'importance la souveraineté royale. Le sol dans sa totalité devient, au moins théoriquement, propriété du monarque; et la preuve s'en trouve en ceci que tout bien qui est ou devient sans propriétaire lui revient. Dès lors les nobles tombent au rang de féodaux, et par contre-coup les vaiçyas au rang de fermiers.

### Le fisc el les monnaies.

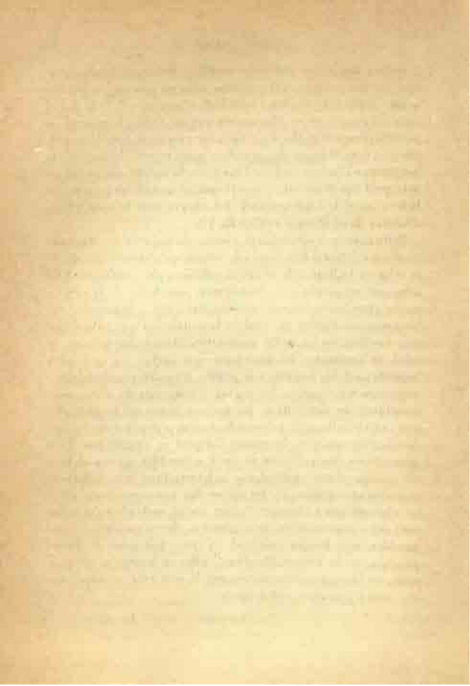
Les progrès de l'administration centralisée vont faire du roi non plus le bénéficiaire d'une vague suzeraineté, mais l'organisateur, l'exploitant de tous les biens. Sur les diverses productions agricoles une partie lui est réservée par le maire du village ou par un fonctionnaire d'État ; proportion qui varie entre le douzième et le sixième. Une dime peut même être prélevée sur le travail humain, sous forme de corvées. Sans doute le drainage des valeurs de toutes sortes, en particulier de l'impôt, vers l'administration centrale, fut-il simplifié, favorisé aussi par l'usage de la monnaie. Selon Arrien, les Hindous eurent des pièces d'or avant la venue d'Alexandre : probablement ces niska aux frappes diverses (viçvarupa), dont se composaient des colliers, ainsi que ces catamana pesant 10 krsuala (baie d'Abrus precatorius, unité de poids) et, selon le Véda, équivalant à 100 vaches. Une autre monnaie sur la valeur de laquelle nous manquons de données, mais qui fut d'abord en cuivre, puis en argent et en or, est le karsapana. Sous les Guptas, le terme de dinar, le dinarius latin, usuel pour désigner une monnaie d'or, atteste une influence romaine. Il était admis assez généralement, aux abords de l'ère chrétienne, que l'argent devait produire un intérêt, évalué à 15 p. 100 par an. De la dime perçue sur les revenus étaient exempts les prêtres « savants », les femmes, les enfants impubères, les étudiants brahmaniques, les ascètes, les esclaves, les infirmes, les malades.

# Socialisme d'Étal. - La misère indienne.

Les besoins des États dressaient à l'infini des entraves au commerce : droits qu'il fallait acquitter au passage des frontières et des octrois urbains, douanes, péages, etc. Les voyageurs devaient se nantir de passeports ; leurs déclarations sur la valeur des marchandises transportées étaient minutieusement vérifiées; le percepteur, le policier, l'espion rivalisaient de zèle au profit de leur maître, le chef de l'État. Celui-ci, non seulement comme roi, mais comme gestionnaire de biens nationaux plus ou moins importants, relativement considérables, avait un intérêt direct à la richesse publique. L'ouvrage de Kautilya montre à quel point l'économique contribue à la politique, et conseille aux princes de faire contrôler par des surintendants les mines, le tissage, l'irrigation des terres, l'élevage, le commerce : toutes les sources de richesse. Le négoce dut pătir d'une réglementation outrancière, si jamais l'Arthacastra eut force de loi : vérification des prix, bénéfice fixé à 5 p. 100 dans le commerce local, à 10 p. 100 sur les produits étrangers; pénalités progressives en cas de violation des règlements. Autant de traits significatifs de la société indienne. qui évoluait sous l'influence monarchique vers une sorte de « despotisme éclairé », véritable socialisme d'État.

Évolution cependant théorique plutôt qu'inscrite dans les faits. Le seul idéal politique des pays indiens fut une sage administration, celle dont quelques potentats de première grandeur donnérent différents modèles. Mais cette administration, encore une fois, fut un idéal plus qu'une réalité permanente. Malgré toutes ses possibilités d'opulence, i'Inde fut et resta un pays pauvre. Plus encore que par le fisc, le paysan est perpétuellement exploité par l'usurier; car il est trop ignorant, souvent trop éloigné des marchés pour vendre lui-même ses produits: « L'usurier achète donc toute la récolte disponible au prix qu'il fixe d'autorité, verse la somme nécessaire pour payer le fermage et le land revenue, et conserve tout le reste à titre d'intérêt de sa créance » (CLVII, 44).

Cette existence misérable de l'immense majorité des Hindous explique certaines des formes de pensée qu'attestera l'étude de la religion individuelle et de la réflexion philosophique. Elle a imposé un pessimisme douloureux, une haine de la vie, au moins chez les castes non privilégiées; elle a suggéré - par transposition du fait en idéal - la conviction que l'alimentation raréfiée, ou l'activité amoindrie, étaient des moyens de saint. A l'encontre du brahmane qui s'érige en divinité à laquelle sont dus honneurs et profits, les ascètes matérialistes, négateurs du dharma, les yogins dédaigneux du culte, mais fanatiques de macération, les moines jainas ou bouddhistes qui, individuellement, ne possèdent rien, proneront des formes de vie religieuse pour lesquelles l'argent ne compte pas. Très dispendieux, les sacrifices ne sont accessibles qu'aux riches. En marge d'une orthodoxie aristocratique fourmilleront, ardentes et audacieuses, les sectes des non-possédants. Elles ne viseront pas à changer l'ordre social, mais elles s'octroieront des compensations prestigieuses, des revanches incomparables dans l'ordre spirituel. N'ayant pas assez de biens pour gagner la faveur des dieux, elles se passeront de tout culte, ou bien elles professeront que le seul vrai sacrifice consiste soit à connaître, soit à aimer,



## TROISIÈME PARTIE

# LA VIE SPIRITUELLE RELIGIONS ET PHILOSOPHIES

Rites et institutions nous ont introduits à la vie religieuse indienne. Il nous faut saisir maintenant cette vie religieuse du dedans, au point de vue des consciences. Justement parce que les facteurs de l'indianité constituaient un immense chaos, les éléments de la réflexion furent extrêmement disparates, et on dirait que la pensée dut d'autant plus se concentrer pour en essayer quelque unification. Le fait est qu'en aucun milieu humain les efforts collectifs de méditation ne furent, autant que là, intenses et systématiques. Presque toute activité y fut religieuse, et dans l'élite, chez les races à culture supérieure, la religion fit assez appel à la réflexion personnelle pour mériter d'être appelée philosophie. Des systèmes spéculatifs exempts de dogme et de culte ont existé des l'aube des temps historiques; et, parmi eux, plus d'un a donné naissance, ultérieurement, à des dogmes et des cultes. Pensée religieuse et pensée libre s'enchevêtrent à l'infini.

Les phases que nous discernerons à travers ce passé seront entachées de simplisme et d'arbitraire. La vie religieuse de l'Inde, comme sa vie sociale, se réduit à la somme confuse de traditions locales dont l'histoire, bien loin d'être faite, est à peine faisable. Du Cachemire au pays mahratte, du Bengale au Malabar, les conditions varient à l'extrême; et, dans n'importe laquelle de ces contrées, d'irréductibles différences séparent les multiples couches de population. Une provende immense de notations folkloriques, une complexe exploration des mœurs, un défrichement de littératures touffues, un ample butin archéologique seraient partout nécessaires pour autoriser quelques inférences. Traitant de l'Inde en général, nous sommes voués à l'imprécision.

Il y a plus : nous heurtons le sentiment indigène en postulant a priori, dans ce milieu, une évolution. Avouons que ce besoin d'en chercher une en tout domaine, et alors que les faits ne nous l'imposent pas, risque d'être un préjugé européen. Sachons tirer une leçon de la répugnance que montrent les Hindous à partager sur ce point les principes de notre «science ». Une contume, une croyance peut remonter beaucoup plus loin dans le passé, que la date où, pour la première fois, un document atteste son existence. Qu'est-ce à dire, sinon que les prudences mêmes de la critique peuvent nous fourvoyer, et que nous avons des leçons à recevoir du jugement même des peuples que l'Europe instruit dans la méthode historique? Quand les Hindous repoussent les explications des Occidentaux. c'est en vertu d'une connaissance imprécise certes, néanmoins vive et directe, de la mentalité, des conditions locales dont, en Europe, on n'est que trop porté à faire bon marché. Cette réserve faite, la recherche de changements à travers le temps peut et doit être abordée : elle sera d'autant moins scabreuse qu'elle se fera moins dogmatique.

#### CHAPITRE PREMIER

#### LES ORIGINES

ĩ

LES ORIGINES PRÉARYENNES,

#### L'élément munda.

Les barbares aux langues austro-asiatiques du type munda orment le premier substrat de la population indienne. Non fseulement ils furent les occupants primitifs, mais de vastes réserves d'humanité non « civilisée » subsistent toujours dans les régions montagneuses, à l'écart des grandes voies de communication ou des foyers de culture. Les Santals du Chota Nagpur, les Kôls correspondent aujourd'hui encore à ce stade humain. L'indianisme a trop longtemps méconnu l'influence permanente de ce facteur à la fois ethnique et linguistique. Il fallut la curiosité d'un Sylvain Lévi s'exerçant sur l'onomastique de la géographie pour poser le problème dans son ampleur ; et il fallut la compétence en philologie austroasiatique de son disciple J. Przyluski pour préciser déjà de notables résultats. L'homogénéité est établie entre le plus vieux fonds indien et les populations des Nicobar ou de Malakka.

La religion de ces tribus peut être décrite comme relevant du totémisme. Les membres du groupe se sentent solidaires en tant que leur vie est la vie même d'une espèce végétale ou animale. Le principe qui les anime leur est ainsi à la fois immanent et transcendant; et il faut reconnaître ici la première expérience d'une attitude dont procéderont maintes métaphysiques ultérieures.

La vénération de l'énergie végétale s'impose très largement. L'alimentation offre un moyen de capter cette force par absorption du principe spirituel. L'Inde gardera la conviction que l'existence est question de nourriture et découvrira de cet axiome, fondé sur une observation élémentaire, de multiples et de subtiles applications. En outre, au jugement d'hommes primitifs, le spectacle du monde végétal atteste plus clairement que celui de l'animalité le polymorphisme de la nature. La production par une graine menue de frondaisons puissantes et l'aboutissement de cette exubérance à des germes nouveaux, que l'homme peut utiliser ou détruire : ce fait partout constaté dans la jungle, milieu normal de l'humanité indienne, a sans doute incrusté dans les esprits la notion d'une évolution mécanique et spontanée, susceptible pourtant d'être arrêtée par intervention humaine. Jusque dans ses interprétations les plus abstraites, cette évolution restera décrite en termes de « végétalisme » : les manifestations de l'existence résultent de semences qui murissent et fructifient en vuc d'ensemencements ultérieurs sans fin, à moins de destruction par torréfaction.

Les populations inférieures de l'Inde furent, en grand nombre, cannibales. Le sacrifice par excellence fut pour elles la consommation de viande crue et de sang chaud appartenant à l'espèce humaine elle-même; pratique conforme au principe du totémisme, qui trouve l'essence de la vie universelle dans la vie de l'espèce. Ces cultes sanguinaires contrastent avec les sacrifices tant dravidiens que védiques; sans doute sont-ils le prototype de ces rites exceptionnels dont l'orthodoxie classique a gardé le souvenir, et dans lesquels la victime était un homme.

La plupart des traits par lesquels Lévy-Bruhl a caractérisé

la pensée « primitive » se retrouvent non sculement chez les peuplades les moins civilisées de l'Inde, mais dans une foule d'aspects de la pensée indienne, sous la forme syncrétique prise par elle aux âges historiques. Telle la mentalité prélogique, indéfiniment persistante malgré des tentatives presque aussi anciennes pour constituer une discipline logique. Telle la persuasion de l'efficacité du désir ou de la pensée. Telle la croyance à la durée après la mort ou à la multiprésence des individus, vivants, défunts ou dieux.

C'est ainsi une des différences capitales entre l'Occident et l'Inde, que cette dernière a toujours recélé en son sein, parmi des cultures très raffinées, des éléments frustes, demeurés pour ainsi dire à l'état natif. Les incursions « barbares » qu'elle subit du dehors ne furent jamais aussi barbares que certains facteurs permanents de l'indianité même.

# Les éléments dravidien, sumérien et sémitique.

Les cultes dravidiens ont laissé sur les religions de l'époque classique des traces sinon plus profondes, du moins autrement précises que les cultes prédravidiens. Une forme religieuse particulière en conserve la marque : la pûjâ, vénération d'une idole. Rendre hommage à une représentation figurée, l'arroser, ou la parfumer, ou l'entourer de guirlandes, c'est une opération tout autre qu'une immolation. Fleurs, essences odorantes, etc., peuvent être considérées sans doute comme des oblations, mais il s'agit plutôt de soins que de dons. Pierre ou bois, la statue est objet symbolique d'un culte en tant que « cultivée », rendue florissante et prospère, apte par conséquent à rayonner en influences bienfaisantes. Les negritos qui pratiquent de tels rites sont doux et débonnaires, par contraste avec le caractère sanglant des sacrifices kôls.

Grossièreté, férocité se rencontrent, ici, plutôt chez les dieux que chez les hommes. Les êtres divins sont, en majorité, des figures féminines; ce qui concorde avec l'influence préponderante de la femme dans des sociétés qui ont pratiqué le matriarcat, depuis les Asianiques de la Cappadoce jusqu'aux populations riveraines du golfe de Bengale. Les ogresses hideuses
qui possèdent encore des temples sur le littoral du sud-est du
Dékhan perpétuent cette forme de divinité. Nul doute que
Káli, la Noire, ou Durgā, l'Inaccessible, ne se seraient pas
introduites dans le panthéon brahmanique si les déesses dravidiennes aux noms en-amma ne leur avaient servi de prototype. Il est même à supposer que le demi-dieu « noir »
si largement brahmanisé, Krsna, garde quelque connexion
avec les rites frustes des Dravidiens, surtout lorsque cet
époux mystique des consciences dévotes prend, lui aussi, et
dans la Bhagavadgità elle-même, l'aspect d'un monstre
dévorant.

Les Indiens à peau foncée furent donc particulièrement sensibles aux attributions malfaisantes et redoutables de l'absolu, à ce numinosum que Rudolf Otto, après Durkheim, signale comme l'une des deux faces du sacré. Ils n'ont pas seulement craint les dieux, ainsi que certains contemporains d'Épicure ou de Lucrèce; ils en ont eu l'épouvante et l'effroi. Sans doute les cajoleries dont étaient l'objet leurs images tendaient-elles à les rendre inoffensifs. Quand l'hindouisme amadoue le dieu destructeur en l'appelant le Propice ou le Bienveillant, Çiva, il opère à la façon dravidienne.

Les déesses gloutonnes et grimaçantes régissent la fécondité de la nature. L'aspect masculin de cette fécondité se trouve représenté d'une manière impersonnelle, en de multiples emblèmes de phallus. D'où le fétichisme du linga, si répandu à travers l'Inde classique, chez laquelle, dès l'origine, le nom que porte l'esprit universel est le Mâle, purusa. lei encore la religion de Çiva fera le pont entre les superstitions dravidiennes et l'orthodoxie: l'engloutisseur assume éminemment la fonction de générateur; de sorte que la principale contribution

des Dravidiens à la pensée abstraite de l'hindouisme pourrait bien être cette idée appelée à une grande fortune, mais étrangère au védisme : que production et destruction relèvent du même principe.

Nous ignorons tout du syncrétisme suméro-dravidien, qui a dû régner dans le bassin de l'Indus avant l'arrivée des Arvens. Mais, pour une part, les religions indiennes procèdent par là des antiques religions mésopotamiennes. L'animisme. la croyance à la création par efficience du Verbe, le culte d'une Déesse Mère sont de très vieilles convictions asianiques et sumériennes ; l'Ahura iranien, le Varuna védique prolongent cet Anou, dieu du Ciel, mais aussi de la pluie et par conséquent des eaux, qu'on vénérait à Sippar et à Nippour des les débuts du IIIº millénaire avant Jésus-Christ, L'affinité d'Ahura=Asura en védique avec Ashour, dieu éponyme de l'Assyrie, est impressionnante ; ajoutons-y l'équivalence vraisemblable de l'apsou des Babyloniens et d'apas, les eaux, selon les Védas. Maintes légendes sémitiques, particulièrement assyro-babyloniennes, furent, par la même voie, intégrées au patrimoine indien : tel ce récit du déluge qui devait, sous sa forme la plus orientale, rejoindre le mythe de Manu. Enfin l'astrologie chaldéenne échut, elle aussi, en partage aux Hindous.

#### 11

LA RELIGION DES ARVENS VÉCIQUES ET LE BRAHMANISME PRIMITIF.

## Lex Vedas.

Comparativement à celle des autres éléments ethniques, la religion première des Aryens est susceptible de connaissance positive, puisqu'une abondante documentation nous l'atteste sous des formes diverses. Rappelons que les « Ârya », rameau indo-européen de la collectivité des peuples de langues indoeuropéennes, sont étudiables sous leur aspect iranien par la littérature avestique, sous leur aspect indien par les Védas; et que des affinités très étroites se manifestent entre ces deux séries de textes.

La difficulté réside ici dans l'interprétation des documents. Seule une induction hasardeuse infère de deux littératures évoluées à part, en se guidant sur ce qu'elles présentent de commun, le stade originaire dont elles procèdent. Les sections les plus anciennes de l'Avesta, les gathas, prônent la réforme de Zoroastre, qui ne remonte pas plus haut que la seconde moitié du vne siècle avant Jésus-Christ, et qui réagit contre les cultes antérieurs. De ceux-ci bien des expressions subsistent, mais présentées par l'Avesta « récent », dont la rédaction date des ue et ure siècles de notre ère, donc contaminées d'éléments plus jeunes d'un millénaire. Quant au Rgvéda et à l'Atharva, ils sont dans l'ensemble plus anciens que les gâthas de Zoroastre, mais ils portent dejà un caractère indien, disons en tout cas penjabique. Et autant nous nous trouvons renseignes sur l'utilisation brahmanique des Védas, autant nous manquons de lumière sur les rites en usage aux temps où s'élaborèrent les hymnes, vers 1 000 ou 1 500 ans avant notre ère.

Le document le plus archaique par l'inspiration, quoiqu'il soit le plus récent des Védas par la rédaction, est l'Atharvaneda, recueil de formules magiques. Selon toute vraisemblance, la forme primitive de l'opération religieuse, karman,
fut une action directe par laquelle l'homme, non pas encore
prêtre, mais possesseur de recettes verbales, plia la nature,
par l'efficace des paroles, à l'obtention de ses buts et à la
réalisation de ses desseins. L'empreinte de cette conviction
foncière persistera sans s'effacer : toujours une recherche spéculative visera une acquisition, prâpti, et non pas simplement
la satisfaction d'une curiosité. Ge que les Aryens de l'Inde primitive cherchaient à s'assurer de la sorte, c'étaient les biens
de ce monde : la subsistance ; un minimum de bien-être, voire
la richesse ; une vie pleine, sans mort prématurée ; une descen-

dance mâle, seule apte à continuer après le décès du père les offrandes qui entretiennent la vie des ancêtres. Or la défense contre les forces malignes — démons, morts affamés, épidémies, ennemis, animaux sauvages — ainsi que l'obtention de la postérité, se trouvent assurées par une influence immédiate exercée sur les choses.

# Rites et magie. L'ordre naturel.

La condition nécessaire et suffisante de la réussite que procure la formule est son exactitude. Le terme brahmanique de satyam, trop souvent traduit, à la légère, par « vérité », connote simplement l'exactitude rituelle. Ceci encore va constituer unélément durable de la réflexion ultérieure : le vrai se déterminera par le normal et le correct, non par la conformité à un chjet. Savoir « comme il faut », voilà le moyen du succès en toute circonstance.

L'axiome implicite de cette magie : l'infaillibilité de la formule appropriée, vaut à la fois pour ce qui est de règle selon la nature et pour ce qui modifie le cours des événements au bénéfice de l'homme, comme individu ou comme groupe. En d'autres termes, des formules, ou mantras, assurent l'ordre normal des vicissitudes, - par exemple la succession des saisons, la fertilité des terres, la fécondité des bêtes, etc., - non moins que l'entorse faite aux lois naturelles par une volonté particulière. Nouveau facteur à retenir pour toute la pensée indienne subséquente. Rien ne se réalise que par une loi au sens de norme, l'ordre moyennement régulier comme l'ordre accidentel et d'exception. On appellera - plus tard - dharma l'existence naturelle aussi bien que la législation, l'ordre des objets autant que l'ordre moral. Les Indo-Iraniens n'avaient pas encore construit cette « catégorie » suprême: ils se contentaient d'un terme pour désigner l'ordre des principes constitutifs et de la stabilité universelle : l'asha iranien, le rta

védique; mais cet ordre même, comme celui qu'institue la volonté particulière. Ils l'effectuaient par des formules sacrificielles.

# Le sacrifice et les dieux.

Le rta comme base, le yajña (sacrifice) comme moyen, et comme moyen pour cette base même : voilà le fond des convictions aryennes. De l'idée que le monde subsiste par des sacrifices procéda la plus grosse partie de l'évolution spéculative ultérieure. Quand on n'osa plus attribuer à la seule action de l'homme individuel la pérennité des conditions naturelles fondamentales, on imagina que le rta résulte des sacrifices que font certains dieux, ou les dieux : on construisit même cette abstraction : que le monde est un sacrifice. Les Védas, au sens strict, ne vont pas jusque-là et s'arrêtent à mi-chemin : les auteurs des hymnes, moins exclusivement, moins frustement magiciens que ceux de l'Atharva, croyaient utile de prononcer l'éloge des dieux pour obtenir de leur faveur la réalisation des desseins humains : au lieu de déclencher par eux-mêmes les phénomènes voulus, ils s'en remettent à une divinité souhaitée (ista devată) du soin de satisfaire à leurs désirs. L'exactitude rituelle opère sur les dieux ; elle agit sur les choses par l'intermédiaire des dieux.

Nouveauté que, d'ailleurs, il ne faudrait pas surestimer; car les dieux sont des forces naturelles, pour la plupart à peine anthropomorphisées. Quoiqu'on ait exagéré la thèse selon laquelle le panthéon védique aurait son origine dans des conditions de philologie, il est sûr qu'un numen suppose pour un certain groupe de faits un nomen : le type existe quand les données de l'expérience trouvent dans un mot leur signe et leur expression, bientôt devenus leur essence.

Le rta ne se réduit jamais à une institution arbitraire, œuvre d'un dieu. Les divinités mêmes, chargées de veiller à son main tien dans l'univers, n'en sont que les gardiennes (gopa), comme un berger est préposé à la sauvegarde du troupeau. Cette tâche incombe à Mitra et Varuna. Le premier comme sanctionnant les contrats et régissant l'amitié interhumaine, le second comme gouvernant les révolutions du ciel et témoin de toutes les actions, ces dieux frères régnent sur la forme première que prirent dans l'Inde les réflexions relatives à l'ordre cosmique, à l'ordre social et à leurs rapports. Le caractère surtout « formel » de leur mission fait d'eux les divinités les plus caractéristiques de l'Inde, que nous trouverons, à toute époque, portée à définir l'objectivité par une rectitude opératoire, par des canons d'orthopraxie. Les autres dieux ne consistent qu'en personnifications souvent pâles et abstraites de phênomènes naturels ou d'instruments du culte.

Peut-être, plutôt que « ou », faudrait-il dire « et ». Exégèse naturaliste d'antan, exégèse ritualiste plus récente en Europe, mais classique dans le Brahmanisne indigène, pourraient s'interpréter plus profondément comme aspects schématisés d'une réalité unique. Agni, c'est le feu sacrificiel autant que le feu élément de la nature; Parjanya, l'art de faire pleuvoir autant que la pluie; Usas, le charme délicat qui rétablit la lumière en chassant les ténèbres, autant que la tendre aurore. Soma, c'est la lune comme c'est le breuvage sacrificiel : puisque, indéfiniment, cet astre se vide et se remplit, il se révèle coupe d'immortalité. Nous ferons à tout propos cette constatation, qu'à l'indienne un objet est une force, et que l'être ne se conçoit qu'en fonction de l'agir; il importe de remarquer ce principe à l'œuvre dès le début de l'indianité.

En un domaine où l'esprit de système a fourni la preuve de sa vanité nous nous garderons de croire à la valeur d'une unique explication. Il n'y a pas que des dieux mi-naturalistes, mi-ritualistes dans le panthéon védique. Plus archaïque et commun au fonds indo-européen dans toute son ampleur, on retrouve sous-jacent le couple du Ciel Père et de la Terre Mère. Caractéristique du fonds plus spécialement indo-iranien, on constate le prestige de la lumière sous ses divers aspects; les dieux, ou deva, sont, au propre, les êtres lumineux, ou brillants, ou célestes; il a fallu un accident de l'histoire pour que les dev avestiques devinssent des antidieux ou démons. Sous des formes sectaires et même bouddhiques, un culte du Soleil se poursuit à travers l'évolution religieuse; Visnu en constitue, dans le Véda, l'une des amorces. Ses « trois pas » symbolisent sa conquête des trois mondes. Si l'on cherche d'autres amorces, que l'on pense à Savitri, le pouvoir vivifiant de la chaleur solaire; à Pûshan, ce stimulant qui fait croître végétaux et bétail. Mitra lui-même est un aspect de Sûrya, le soleil.

A côté du dieu métaphysique et moral, Varuna, et du dieu cultuel. Agni, les Védas accordent une place immense à une autre déité, Indra ; les textes font de ces trois figures, tour à tour ou simultanément, le prototype même de la divinité. L'orage qui féconde la terre en répandant les eaux, selon le mythe de la libération des nuées assimilées à des vaches. l'orage qui foudroie les démons hostiles à cette fécondation n'est que l'aspect naturaliste d'Indra, Ce dieu possède, et possède seul, un caractère humain très concret : il glorifie l'Arva dans sa lutte victorieuse contre Dasyu, le noir premier occupant du pays, que symbolise le démon Vrtra. La force est son essence; si, comme tous les dieux, il doit sa permanence à l'ambroisie, il en use à la façon d'un soudar divrogne et glouton. Ayant gagné son rang céleste par ses exploits, il a l'allure d'un héros divinisé ; d'ailleurs, son raccord avec la société des dieux demeure incertain; tantôt Dyaus, tantôt Tvastar passe pour son père. De ce qu'il est invoqué, avec Varuna, comme garant du traité conclu par les gens du Mitani. en Mésopotamie septentrionale (1400 avant J.-C.), on peut se demander s'il n'est pas plus ancien que l'entrée des Arvens dans l'Inde. En fait, les Iraniens le connaissent, mais sans doute sous l'influence du moralisme de Zoroastre, le relèguent parmi les démons, soit à titre de deva, soit à cause de certains faits peu édifiants de sa légende. N'empêche qu'il fait figure du plus indien des dieux; conseillé par Visnu, le « dieu du sacrifice », il compose avec lui une dyarchie qui annonce celle du brahmane et du ksatriya.

Les dieux d'importance secondaire, ou moindre encore, abondent. Mitra et Varuna, collectivement désignés sous le nom d'Adityas, sont fils d'Aditi, la « non limitée », cette forme indienne de la Grande Déesse d'Asie Mineure. Les Açvins, ou cavaliers, encore nommés Năsatyas, sont l'aspect indien des Dioscures. Rudra, le fauve, incarne tout ce que redoutent les pasteurs : la tempête et l'épidémie. Les ouragans, ses fils les Maruts, dévalent des montagnes qu'il hante. Comme la sauvegarde des vivants dépend de lui, on suppose qu'il a des remèdes pour les miasmes qu'il déchaîne. Par là Rudra fournit une première ébauche de ce destructeur que les humains, pour le propitier, déclareront le « Propice », Çiva.

Le rôle de la réflexion abstraîte dans la composition du panthéon indien se fait jour de deux façons inverses. Nous avons indiqué l'intérêt que portent Mitra et Varuna, ces dieux pré-indiens, l'un au respect des contrats, l'autre au maintien de l'ordre : celui-ci veille notamment à la parole jurée. Aryaman, lui, préside au mariage. A l'opposé de ces vieilles divinités, d'autres, plus brahmaniques déjà que védiques, consistent en de simples abstractions réalisées : Çraddhā, la Foi; Manyu, la Colère ; Prajāpati, le mattre des créatures.

# L'exégèse védique.

Cette confusion que l'on remarque, ces couches diverses de vie religieuse que l'on devine donnent aujourd'hui au lecteur du Rgvéda l'impression de disparates graves et multiples. Mais il a fallu plus d'un siècle d'indologie pour qu'une telle évidence parût manifeste. Les passe-partout essayés pour forcer le secret du texte étant des systèmes soit d'étymologie, soit de linguistique, soit de mythologie, soit de ritualisme, on ne révoqua guère en doute, de Colebrooke à Bergaigne, que le contenu du texte fût systématique. L'objectif examen des Maîtres de la philologie védique, par L. Renou (Paris, 1928), narre fort à propos cette évolution d'une exégèse longtemps dogmatique vers des conclusions non pas sceptiques, mais relativistes. La mythologie du Véda, dit Winternitz (1), est en devenir. Le texte même ne l'est pas moins. Rien de plus artificiel que son ordonnance dans le fonds le plus ancien (mandalas II à VII), où les hymnes se groupent selon les divinités exaltées et le nombre de vers. Quant aux sections les plus récentes, le Isret le Xº livres, elles confinent à la littérature des brahmanas. Sans doute la confection d'un recueil, d'une samhità, par ordonnance de strophes préexistantes, 's'accompagna-t-elle d'interpolations multiples. En elles-mêmes déjà les strophes fourmillaient d'incohérences, les unes visant à flatter un dieu, ou à flagorner des princes ; d'autres servant d'accompagnement à un sacrifice, voire à un enterrement ; d'autres encore offrant un dialogue d'allure théâtrale ou une réflexion à portée philosophique. Entre les développements d'un ritualisme sacerdotal, homogènes à ceux des premiers brahmanas, par exemple du vie siècle avant notre ère, et l'inspiration non pas seulement aryenne, mais indo-européenne - les Allemands disent arbitrairement : indo-germanique - d'autres hymnes, il ne semble pas excessif de supposer que put s'intercaler un millénaire. Ne nous étonnons donc point de voir voisiner des facteurs non indiens parce que pré-indiens, avec des facteurs non seulement indiens, mais hindous, c'est-à-dire attestant déjà la mixture de l'élément aryen et de l'élément indigène.

<sup>(1)</sup> CCLXXXVIII, tome 1, p. 68.

Nous comprenons du même coup pourquoi l'intelligence du Véda se dérobait aux spécialistes de cette science, des le début des temps historiques. Les explications que rapporte, vers 500 avant Jésus-Christ, le plus ancien commentateur, Yaska, sont loin de concorder, et si précieux que soit son recueil d'étymologies, le Nirukta, il ne décoit guère moins, bien qu'il renseigne mieux que la paraphrase de Săyana, rédigée au xive siècle. Ce qui manquait déjà, au vie siècle avant notre ère, c'était le commentaire en prose dont les rhapsodes, tels les récitants des gathas avestiques, accompagnaient la récitation des hymnes. Aussi les pandits brahmaniques cherchèrentils dans ces textes, pour une large part incompris, ce qu'ils voulaient y trouver : des chants susceptibles d'utilisation dans leur propre technique sacrificielle, exactement comme en Chine la tradition confucéenne a trop bien réussi à muer en un traité de morale et de politique les chansons d'amour du Livre des Vers. Avonons toutefois que la scolastique déjà sacer dotale qui abonde dans les hymnes fit que la scolastique des brahmanes put éprouver l'illusion de continuer une même renvee.

Le mystère contribua d'ailleurs au prestige de l'antique poésie. Bien que des listes de traditions familiales indiquassent sinon les auteurs même des hymnes, du moins leur origine humaine, une interprétation métaphysique du Véda s'établit en base inébranlable du Brahmanisme. Les hymnes, selon l'orthodoxie, possèdent une réalité absolue, comme par ailleurs les idées selon Platon. Plus vrais que la réalité empirique, ils existent éternellement et recèlent le secret non seulement de toute sagesse, mais de toute existence. Ils constituent une révélation, et une révélation sonore, susceptible d'être entendue, cruli ; pour préciser à quel point ils sont doués d'objectivité, on dit qu'ils ont été « vus » par les premiers aèdes inspirés qui, à ce titre, portent le nom de rais, les « Voyeurs » des hymnes.

# Le culte brahmanique.

Avec la magie de l'Atharva et les stances du Rgvéda, nous tenons toutes les origines de la région aryenne de l'Inde : le Brahmanisme ne voudra pas être autre chose que l'héritage de la tradition védique ; à coup sûr il en sera l'exploitation, et l'exploitation par la caste sacerdotale qui constitue, relativement à l'âge du Rgyéda, un élément nouveau. On commet un anachronisme en ne considérant le Véda que sous l'angle brahmanique ; mais cet anachronisme est la pierre angulaire de l'orthodoxie depuis les origines de l'histoire jusqu'à nos jours. Le groupement des hymnes en samhità représente la première manifestation du Brahmanisme; d'autres manifestations. apparentées à celle-là, furent l'élaboration de ces deux Védas supplémentaires : les Chauts, Saman, et les Formules sacrificielles, Yajus. Les Chants se réduisent presque tous à des stances du Rgyéda récitées en musique. Quant aux formules sacrificielles, leur rédaction en prose, accompagnée ou non de commentaire (Yajus Blanc ou Noir), les différencie des Hymnes comme une œuvre très postérieure. On avait jugé qu'il fallait autant de recueils de textes qu'il y avait de prêtres dans la technique sacrificielle des brahmanas : le ri est récité par le hotar, le saman chanté par l'udgatar, la prière du vajus marmottée par l'adhvaryu.

La conception brahmanique du sacrifice, à laquelle se subordonne ainsi la présentation des Védas, est à la fois systématique et réaliste.

Elle se complaît dans l'abstraction. A parler d'une façon concrète, nous dirions que l'opération magique du sacrifice crée ou conserve le monde. Les auteurs des brâhmanas préfèrent un autre langage: l'univers est un sacrifice. Il y a un géant cosmique, le maître des créatures, Prajápati, ou le Mâle, Purusa; et les parties du monde sont ses membres. Toujours l'Inde appellera, dorénavant, les parties d'un tout, ses membres, anga; car tout ce qui existe consiste en les membres du macrocosme. Prajàpati est à la fois le sacrifiant et la chose sacrifiée. Ce démiurge, si différent des dieux védiques, équivant donc à la personnification du sacrifice.

Les existences se classent en plusieurs couches de réalité, qui correspondent aux sens et à l'intellect, en ce qui concerne le microcosme; aux éléments; aux Védas; aux mêtres védiques; aux dieux principaux, etc. Dans chacune des listes ainsi constituées, tel principe est à tel autre comme sont entre eux deux autres principes d'une autre liste. Analogies et hiérarchies fondent cette sorte d'intelligibilité, à la fois archaïque et permanente dans l'esprit indien. N'importe quel fait symbolise par là quantité d'autres faits, et tous les faits se trouvent à la fois régis par l'opération sacrificielle.

Le réalisme brahmanique ressemble à celui qui a été relevé chez tant de peuples que l'on dit « primitifs ». Il suppose à des abstractions, du type de Prajapati, une existence objective, régnant sur tout ou partie de l'univers. Il y a des sons générateurs des choses : ceux de la formule rituelle, Brahman ; ceux de la voix. Vác ; ceux du souffle, Prâna, trois termes dont les acceptions se recouvrent en partie. Il y a des formes informatrices : gestes et dessins à l'efficience magique. Par l'imposition à un chaos des noms et des formes, Prajapati, comme le démiurge du Timée, introduit de l'ordre et fonde la spécificité des êtres. La pensée, opération du manas (esprit empirique et fond commun des cinq sens) n'est point un double subjectif du macrocosme, un agencement accidentellement individuel de représentations ; c'est une réalité, non spirituelle mais vitale, susceptible de franchir, par les orifices sensoriels, les limites du corps et de vaguer au dehors : le rêve, la mort, l'efficacité des intentions ou des vœux en fournissent la preuve.

Tout ensemble fruste et subtile, une sorte de physique religieuse inventorie les forces cosmiques. Elles sont impersonnelles comme celles que nous venons de citer : formule rituelle, voix, souffle, pensée. Les humains en participent, mais elles vont aussi bien de la nature à l'homme que de l'homme à la nature. Sous ce dernier point de vue elles relèvent de l'opération magique, mais, sous le premier, elles possèdent une valeur cosmogonique. Voici les principales. Mahas et anu, grandeur et petitesse, croissance et restriction. Guna, qualité caractéristique d'un être ; au propre, espèce, variété. Divers aspects, consequences ou conditions de la vie : asu, le souffle vital; ayus, à la fois l'âge et la durée normale de la vie, la quantité vitale impartie à chaque être ; anna, la nourriture comme moyen de subsistance. Tant, sorte de doublet modeste du concept d'atman, auquel était réservée une immense fortune : le soi-même de chaque individu, même de chaque chose, sous son aspect matériel (corps), autant que sous son aspect intelligible (esprit, essence.) Satya, la vérité du réel, la conformité d'un individu à son type ; extension abstraite du sens primitif : l'exactitude rituelle. Des principes doués d'une quasi-expansivité : émanant d'un foyer, qui peut être le soleil ou une énergie humaine, ils propagent pour ainsi dire leurs vibrations aussi loin que s'étend l'akaça, milieu universel et condition de tout mouvement : par exemple, tejas, le tranchant, le perçant d'un rayon lumineux ; varcas, l'énergie lumineuse ; bhrājas, l'éclat ; çrī, splendeur, beauté, puissance et gloire ; ojas, énergie. Le genre neutre de plusieurs de ces noms atteste l'impersonnalité des principes qu'ils désignent. Ajoutons enas et agas, crime et transgression : le mal en tant qu'action fautive, mais aussi en tant que calamité qui en résulte ; papa, l'infortune conséquence du péché ; punya, la notion inverse : l'avantage produit par le mérite. L'idée d'activité se trouve impliquée dans ces concepts, que résume la notion de karman. Son contenu, au propre le rite, s'étend du charme et du sortilège, yatu, maya, jusqu'à l'action morale, puissance magique et vertu marquant les deux pôles de l'œuvre

religieuse. D'où l'ampleur de l'idée de karman, très archaïque et en même temps très apte à des raffinements ultérieurs, où s'exprimeront une réflexion, une vie morale, d'abord moins grossières, puis de plus en plus évoluées. Mais la notion d'activité gardera, fussent-ils mal compris, certains de ses caractères primitifs. Par exemple cet agir supérieur de celui qui a transcendé l'action, l'ascétisme, tapas, désigne au propre et désignait à l'origine un échauffement : l'ardeur qui met tout en sueur le démiurge façonnant les êtres, ou la tiède couvade qui fait éclore l'œuf cosmique, selon les vieux mythes.

Dharman, karman, brahman et bientôt âtman tiennent le premier rang parmi ces quasi-catégories originelles de la pensée indienne. Autant de formes neutres, qui ne donneront des termes masculins que plus tard. Autant de forces anonymes dont les existences ne sont que les aboutissements. Schopenhauer fit preuve d'un sens très aigu de l'indianité en observant que, dans ce domaine, à l'inverse de ce qui se passe dans notre antiquité classique, esse sequitur operari. Le rite étant l'origine de toute spéculation, toujours au commencement se trouve l'action. Voilà les bases effectives de la réflexion philosophique : elles résident en une métaphysique du rite beaucoup plus qu'en une mythologie assez arbitraire.

# Mythologie métaphysique.

Pourquoi arbitraire? parce que la plupart des mythes furent forgés pour justifier des étymologies fantaisistes par lesquelles aux hymnes védiques les théoriciens du sacrifice rattachent leurs élucubrations propres. Alors que l'abstraction, la classification scolastique, le réalisme des forces cultuelles apparaissent comme des traits constitutifs du Brahmanisme, de multiples traditions, de grandes indécisions se manifestent dans les légendes. Soit, par exemple, les récits cosmogoniques, dont les premiers spécimens apparaissent dans le

tardif Xª livre du Rgvéda. Un embryon d'or (hiranyagarbha) flottant sur les eaux, et d'où devait sortir le souffle vital des dieux (X, 121), voilà le premier être. Mais non : d'où viendraient ces eaux, ce germe? autant dire que l'universel démiurge, Viçvakarman, a son pied, son point d'appui partout, en entendant par là que le monde se situe en lui, non pas lui en le monde (X, 81). La génération n'a commencé ni par l'être, ni par le non-être, mais par l'Un, à la fois unique et unité. Ce principe respirait sans souffle (X, 129), car sa vie ne supposait rien d'extérieur à lui : tel un germe dans le vide. Il vint à naître par l'ardeur de son tapas. Alors il désira, et ce désir fut le germe de la pensée. Les dieux étant venus après cette création originaire, personne jamais ne décrira le pouvoir créateur ; et même s'il y a quelque être transcendant qui présidait à cette création, lui-même le connaît-il ? - Le texte fameux que nous glosons de la sorte est aussi bien infirmé que corroboré par les textes analogues des brâhmanas. Le Catapatha déclare d'abord que, ni être ni non-être, existait la pensée, qui, souhaitant de devenir un atman, à cet effet s'échauffa, etc. (X, 5, 3, 1) ; et ensuite qu'à l'origine furent les eaux, qu'elles s'échaufférent pour pondre l'œuf d'or, d'ou naquit, après un an, début des temps, Prajapati (X, 16,1). Plus loin le même texte admet un Brahman Svayambhû, - traduisons en latin in se et causa sui, - lequel crée en se sacrifiant (XIII, 7,1). Le Taittiriya Brâhmana expose que le monde, n'étant pas, pensa : je veux être, et qu'en s'échauffant il produisit toutes choses (II, 2, 9, 1). L'Upanisad correspondante opine aussi que du non-être procéda l'être, qui se fit âtman (II, 7). Déjà la très ancienne Brhadaranyaka-Upanisad mettait à l'origine de tout un atman, qui se dit « je suis », et s'effraie d'abord, puis s'ennuie de sa solitude : aussi se scinde-t-il en un premier couple (I, 4). Vainement chercheraiton des thèmes cohérents dans ces tâtonnements de l'explication philosophique, alors qu'au contraire la systématisation atteint son comble dans la dogmatique sacrificielle. C'est à travers les Upanisads, non dans les Brahmanas, que l'explication philosophique, dépouillant peu à peu l'allure du mythe, se systématise en se coulant dans les moules de la dogmatique sacrificielle. Deux conditions amenèrent ce résultat : une réflexion plus libre, moins dépendante de l'interprêtation du formalisme rituel ; et l'idée, toute nouvelle, que la méditation est un succédané du culte, voire un acte plus efficace que le rite même. Tournant décisif de l'évolution religieuse : à la pratique des rites se superpose la prétention de comprendre les conditions de l'existence ; le véritable, le plus opérant sacrifice consiste à connaître ; car c'est par l'intelligence plus que par les formules qu'on élimine le mal comme l'erreur. Jñana, la connaissance, tend à prendre la place de yajña, le sacrifice. Dans ce bouleversement des valeurs, karman, l'acte, ne perdra rien de son prestige ; il prendra seulement un sens différent : désignant de moins en moins le rite, il connotera de plus en plus l'agir en général, dont le connaître n'est qu'un cas particulier. Tout est prêt pour l'apparition du Bouddhisme.

L'équation Brahman = Âtman, thème grandiloquent des Upanisads, opère et justifie cette sorte de révolution intellectuelle. Avoir porté sur le pavois, parmi tant d'autres notions concurrentes : Vac, Prâna, Âkâça,... celle du Brahman, le verbe védique, et en avoir fait l'absolu, c'était l'aboutissement des brâhmanas et le triomphe des brahmanes. Pensons bien que cette entité, le brahman, représentait l'essence de la caste brahmanique, comme le ksatram celle de la caste ksatriya. Ériger en absoluce brahman, c'était fonder métaphysiquement la nécessaire. l'éternelle suprématie du sacerdoce, unique détenteur des opérations religieuses conservatrices de l'ordre cosmique et héritier exclusif de la science védique — s'il est permis d'employer un tel pléonasme. Nous ne voulons pas suggérer qu'égaler âtman à brahman, c'ait été détrôner ce

brahman et substituer un absolu différent, par quoi les Upanisads, au lieu d'être textes sacrés par excellence, paraitraient hétérodoxes. Mais la vérité de l'upanisad apparut effectivement d'un autre ordre que celle du brahmana, puisqu'elle fut jugée secrète, ésotérique. Elle pose en principe que chaque individu participe au brahman, et, par conséquent, possède l'absolu en lui-même. Elle révèle à chaque conscience que le grand dieu cosmique, par lequel furent comme éclipsés les dieux du Véda, lui est consubstantiel et identique. Tat tvam asi, « cet absolu, tu l'es! ». L'atman de chacun, c'est son « soi-même » et en même temps son souffle vital, mais il n'existe que par participation à une vie universelle qui a aussi son « soi-même ». A la grandeur près, si l'on peut dire - quoique l'absolu n'ait pas de degrés - il y a identité d'âtman dans le macrocosme et dans le microcosme. Une sorte de panthéisme, mitigé d'ailleurs par maintes restrictions, s'installe dans les croyances : panthéisme qui perd singulièrement de vue et la tradition védique et même la dogmatique sacrificielle; pantheisme affranchi de l'obsession de la caste, et qui semble attribuer la même essence à toutes les âmes.

# Vie future.

Les convictions eschatologiques se trouvent par là bouleversées. Le Rgvéda souhaitait simplement à l'homme pieux de vivre sa vie entière, sans décès prémature; après la mort, des séjours trop indéterminés pour être appelés cieux ou enfers recueillaient les défunts. Les brahmanas et, dans la mesure où elles leur font suite, les Upanisads, s'avisent de solutions multiples aux problèmes de l'au-delà. Tantôt les composants de l'individualité humaine vont chacun, après le décès, à son lieu naturel. Tantôt les âmes, avec une partie subtile de leur corps, cheminent à travers diverses régions du monde, selon des parcours régulièrement définis, d'après la façon dont a

été vécue l'existence terrestre. Mais à côté de ces théories de la destinée, qui précisent des « voies », gati, d'autres solutions plus simplistes, plus radicales, se trouvent indiquées. Un rite funèbre alimente les manes et les empêche de remourir ou de se dissoudre. De même que l'oblation de soma entretient la vie des dieux, certaines offrandes assurent à nos morts la « non-remort », a-mrta, expression que l'on fausse en la traduisant par immortalité, car ce culte doit être indéfiniment répété pour que persévèrent dans l'être les défunts. La précarité de la solution ritualiste a contribué au prestige de la solution purement métaphysique envisagée par les Upanisads. Ce sacrifice qui est la connaissance ne délivre pas seulement l'ame de l'erreur et du péché; il lui révèle sa véritable nature, sa consubstantialité permanente et indéfectible avec l'absolu. Il donne infiniment plus qu'un moyen de prolonger l'existence dans l'au-delà; il fait découvrir à chacun de nous et expérimenter, comme dit Spinoza, que nous sommes éternels. Solution qui dépasse son but, d'ailleurs, car elle supprime le problème. Au lieu de garantir à l'homme un sort conforme à la valeur morale de ses actes, elle transfigure son existence en lui pronant son identité à l'absolu. Toute son erreur d'homme fut de se croire homme, alors qu'il est dieu. Solution immorale, car le fripon comme le saint est atman: ou plutôt il reste à expliquer pourquoi, si au fond de nous-mêmes nous sommes l'absolu, il existe du relatif, du mal et de l'illusion. Pour s'être trop bien exercée à une certaine dialectique, afin de rendre les hymnes utilisables à la technique sacrificielle, on dirait que la pensée brahmanique a bondi trop vite, dans son passage du brâhmana à l'upanisad, vers la plus abstraite ontologie. Une révision des postulats ainsi mis en œuvre, une désaffection de l'être et une curiosité du devenir, surtout un coup de barre orientant la réflexion vers les réalités morales ; voilà les correctifs qu'allaient apporter, à l'encontre du Brahmanisme, les sectes hétérodoxes du vi siècle avant notre ère.

## CHAPITRE II

# JAINISME ET BOUDDHISME PRIMITIFS

İ

### LEURS CONDITIONS COMMUNES.

Les points de vue auxquels se placent les sectes hétérodoxes, jainas et bouddhistes, se trouvent en partie amorcés par l'évolution propre de la pensée brahmanique, et en partie provoqués par réaction contre cette pensée, ainsi que nous venons de le faire pressentir. Mais ils procèdent aussi de conditions tout autres, où interviennent des facteurs historiques et géographiques.

La réforme par Zoroastre de la religion iranienne s'y répercute selon toute vraisemblance. Cette réforme substituait à l'antique ritualisme un effort moral de lutte contre l'erreur et les ténèbres, de réalisation de la pureté dans l'adoration d'un dieu très analogue au sage Varuna, révéré aux temps de la communauté indo-iranienne. Il y avait là une simplification métaphysique de la religion, comparable à celle que fit la pensée brahmanique en concevant le Brahman-Atman; mais en plus un xèle combatif de propagande morale. Cette réforme s'appuyait sur des ressources et sur un prestige d'autant plus considérables qu'elle se montrait solidaire de l'unification de l'Iran sous le sceptre achéménide. Elle n'a certes pas triomphé sans réserve, dans son pays d'origine; mais cela même l'incitait à essaimer dans les pays voisins, Asie centrale et confins indiens.

Or, coup sur coup, surgissent Jainisme et Bouddhisme, le premier légèrement antérieur au second, et ils se développent dans les mêmes régions, à la faveur des mêmes circonstances, dans un milieu faiblement aryanisé, plus faiblement encore brahmanisé. L'évolution brahmanique dont nous venons de rappeler, en raccourci, les phases, du moins sous leur aspect scripturaire, se produisit au cours de la conquête de l'Hindoustan par les Aryens, depuis leur entrée au Penjáb jusqu'à ce qu'ils atteignissent, à l'est, le golfe du Bengale. Les croyances qui s'expriment dans le Rgvéda furent peut-être celles d'un peuple vivant à la lisière de l'Iran. La samhità des hymnes dut êire effectuée au Penjab. Les brahmanas eurent pour auteurs des prêtres auxquels le haut Gange et la Yamuna étaient aussi familiers que les affluents de l'Indus. Mais la terre sainte des hétérodoxes se trouve au nord de la moitié inférieure du bassin gangétique. Pour se sentir peu attachés à la tradition védique et très indépendants de l'emprise sacerdotale, les premiers jainas ou bouddhistes n'eurent pas, autant qu'on le supposerait, à faire preuve de libre pensée : il leur suffisait sans doute d'être encore peu intégrés aux formes sociales de l'orthodoxie. Dans ces contrées dont l'aryanisation se trouvait très incomplète, sans doute la caste noble exerçaitelle plus d'influence que celle des brahmanes; de fait, le Bouddha et le Jina furent de lignée princière, non sacerdotale.

Les deux sectes nouvelles ont en commun une croyance qui va diriger dans des voies jusqu'alors imprévisibles la vie religieuse et imprimer à la philosophie indienne un sens qui la distinguera de toute autre philosophie. C'est la foi en la transmigration.

# La transmigration.

Les travaux consacrés à l'étude de cette oroyance confondent d'ordinaire samsara et métempsychose, comme si la transmigration à l'indienne se réduisait à une théorie de la destinée. S'il en était ainsi, la notion de samsara serait brahmanique et trouverait toute son origine dans les vues eschatologiques des Brahmanas et des deux plus anciennes Upanisads, probablement prébouddhiques, la Brhadaranyaka et la Chandogya. Selon ces textes déjà, le sort de l'individu dépend non pas tant de ce que cet individu était, mais de ce qu'il a fait. « Par l'action bonne, on devient bon ; par la mauvaise, mauvais » (B., III. 2, 13). Et l'acte déjà dépend du désir (IV, 4, 5). La notion brahmanique du karman fait en quelque sorte les premiers pas vers la notion bouddhique de transmigration; mais elle ne s'avance pas au delà. - Ce que renferment d'inédit les premières prédications hétérodoxes, c'est que des cette vie et à ne considérer qu'elle, l'homme est plongé dans un torrent de relativité où il risque fort de faire naufrage. Cette idée, commune au Jina et au Bouddha, prend dans l'apostolat jaina un relief d'extrême énergie. Aussi ardemment que les premiers chrétiens appréhendèrent l'imminente fin du monde, les sectes gangétiques du vie siècle dénoncent l'inconsistance de l'humaine condition, la misère de l'existence. L'âme sombre dans le flux universel comme une barque envahie par l'eau; son destin est d'être charriée dans le courant non seulement sans s'arrêter. mais sans s'appartenir. Elle n'est point, elle devient ; parce qu'elle devient et qu'elle croit être, elle souffre. Ne pas s'appartenir, c'est esclavage. Souffrance équivaut à servitude. Ce qui correspond en Grèce à la transmigration indienne, c'est moins la métempsychose ou la palingénésie que le mivra bit d'Héraclite.

Samsara ne veut pas dire naissances et morts sans fin, mais « couler avec », traverser une série d'états. Cette rotation, ce tourbillonnement ne tyrannise pas moins le présent que l'avenir ou le passé.

D'où vient cette croyance à un flux universel? de quelque mythe malayo-polynésien ou suméro-dravidien? Peut-être fautil le supposer (1). Elle cadre fort mal avec les idées indiennes classiques, soit de l'orthodoxie, soit même de l'hétérodoxie qui la propage. Il fallut des artifices pour l'adapter à l'ontologie du Brahman-Atman, qu'elle contredit; à la théorie bouddhique de l'acte, qui requiert une âme assez stable pour transmigrer ; au substantialisme pluraliste des Jainas. Pourtant elle s'installa très vite dans les consciences, dans presque toutes les consciences, bien qu'elle apportat une conception pessimiste de la vie. L'histoire humaine a connu d'autres circonstances où un désespoir collectif suscite d'immenses bouleversements; peutêtre les sociétés, comme les individus, se montrent-elles plus accessibles aux suggestions négatives ou d'impuissance, qu'aux suggestions de vaillance dans l'effort coordonné. Sans doute des facteurs sociaux qui nous échappent contribuèrent-ils à implanter l'idée de samsara dans le milieu aryen, bien qu'elle fût incompatible avec l'optimisme impliqué dans la mise en œuvre du culte brahmanique, par lequel satisfaction devait être assurée à tous les besoins humains. On peut invoquer la fréquence des invasions, la guerre longtemps poursuivie entre Aryens et occupants précédents du sol, l'instabilité des États : d'autre part, l'appui que les convictions nouvelles fournissaient à l'ambition de jeunes monarchies, en tenant pour non avenus le régime des castes et la tradition, supposait un conservatisme foncier de l'ordre social, une permanence inébranlable de la réalité cosmique, maintenus l'un et l'autre par un même rta. Tous deux sont niés par cette fugacité, cette inconsistance universelle que prone le Bouddhisme.

## Notion nouvelle de l'acte.

La force d'expansion des croyances sectaires résiduit sans

<sup>(1)</sup> Les légendes sémitiques relatives au déluge ont gagné les peuples de l'Inde et fusionné avec la tradition concernant Manu. Des mythes océaniens peuvent aussi être mis en cause : heancoup d'insulaires de l'olynésie out cru que les morts partaient, par delà les mers, vers le soleil ou la lune, pour des voyages ou des séjours astraux comparables aux galis (voies) que signaient les Upanisads.

doute dans la rénovation morale qu'elles prêchaient. Non seulement Jainas et Bouddhistes n'ont cure desdieux du Véda ; mais le mépris qu'ils affichent pour tout culte, pour tout rite, permet de mesurer combien le premier milieu de leur propagande était peu brahmanisé. Le karman, pour eux, ne désigne pas l'opération religieuse, maiscette activité productrice de transmigration qui nous pétrit de relativité, de misère. Au lieu que le karman pourvoie à nos besoins, il nous plonge dans une souffrance sans bornes, il crée notre servitude. Il nous astreint à ne jamais être ce qu'en droit nous sommes, ce qu'en fait nous serions si nous étions préservés de son maléfice. Or le tragique de cette situation consiste en ce que ce karman, loin de consister en une fatalité extérieure, est notre vie même. Notre état actuel exprime et prolonge notre passé, comme il engage et commande notre avenir. Naissance et mort sont des épisodes relativement insignifiants, qui jalonnent cette existence continue, cet « élan vital » dont la libération ne serait atteinte : que s'il renonçait à être un élan ou une vie. Les hétérodoxes ici s'accordent avec la Brhadaranyaka Upanisad: tout le mal vient du désir, les hommes portent la peine de leur vouloir vivre.

# Aspiration à la délivrance.

Les prêches qui progressivement convertissent les consciences, au vi\* siècle, les stimulent ainsi, non à s'assurer par des moyens religieux une vie confortable, comme l'ancien Brahmanisme, non à s'adosser, à s'épauler en l'absolu, comme les doctrines ésotériques, mais à faire leur salut. On visera désormais à dénouer le lien de l'existence, à s'évader du cachot de la passion ou de l'illusion, à s'esquiver de soi-même pour fuir sa nécessaire souffrance. De même qu'en d'autres milieux l'homme s'est considéré comme façonné d'outre en outre par la boue du péché, à l'époque envisagée il se tient pour l'auteur de sa propre misère et aspire anxieusement à s'y dérober. Il veut exclusivement la délivrance, et il la veut par delà le bien et le mal qui tous deux, au même titre, l'asservissent. Les actes bons, en effet, conduisent à des avantages passagers, les mauvais à des punitions transitoires; les uns ne valent, au fond, pas mieux que les autres, puisque étant actes, ils entrainent rétribution. La libération ne s'obtient qu'en se soustrayant à la nécessité de la rétribution ultérieure, c'est-à-dire par la cessation de l'agir. La voie du salut doit donc être cherchée en dehors de la morale comme de la religion courante, en dehors de la quête métaphysique de l'absolu. A fortiori s'oppose-t-elle à la poursuite de l'intérêt. Moksa, la délivrance, exclut dharma et artha. Moksa exige un effort à rebours des conditions normales de l'existence, un effort vers une fin transcendante. Jainas et Bouddhistes, fanatiques de moksa, sont, au point de vue de la nature ou de la société, des pessimistes, des désespérés; au point de vue de la libération possible, des optimistes, des enthousiastes. Leur royaume n'est pas de ce monde : il n'est d'aucun monde. Il résultera de leur fougueux apostolat que les philosophies comme les religions perdront à l'égard de ce monde toute curiosité.

On pourrait supposer que par là toute réflexion devait se trouver en principe coudamnée, au bénéfice de quelque ascétisme aveugle. Ce fut le contraire qui se produisit. Le Bouddhisme, en particulier, condamne l'ascétisme pour l'ascétisme, et ne lui accorde qu'une valeur propédeutique. Tout l'espoir des novateurs est fondé sur la connaissance : elle seule peut gagner le salut. Cette connaissance doit scruter les conditions de l'existence, donc de la misère, pour en dénouer l'écheveau et par là libérer les êtres. Voilà pourquoi l'hétérodoxie — telle la Réforme à l'aube de temps modernes en Occident — donna un immense stimulant à la recherche philosophique et à ce que l'Allemagne appelle Erlebnis, à l'effort pour tenter des expériences inédites, quelquefois à peine concevables. L'audace théorique s'exacerbera volontiers de l'ambition

mystique, mais ce sera toujours la connaissance qui passera pour ouvrir le salut. On ne saurait exagérer la portée de ce postulat intellectualiste à l'égard de l'indianité ultérieure.

# Influence du Yoga et des Sophistes.

Le rapide succès des Jainas et des Bouddhistes s'explique, dans une certaine mesure, par l'affinité des mœurs et des opinions qu'ils professent, avec celles de deux types humains très agissants en marge du brahmanisme, dès les premiers temps historiques: les yogins et les sophistes. La préparation ascétique à la compréhension salvatrice, chez le Jina comme chez le Bouddha, mettra en œuvre les procédés du Yoga. D'autre part, en sapant le dogmatisme des brahmanes par leurs négations et leurs sarcasmes, les sophistes facilitèrent l'avènement de dogmatismes nouveaux; et la façon de raisonner, chez les propagandistes des deux sectes, sera pendant plusieurs siècles un simple décalque de l'argumentation sophistique.

Le Yoga primitif est une ascèse visant à maîtriser la vie organique et à la doter de pouvoirs surnaturels. Par un effort tenace et acharné contre les conditions normales de la vie, l'esprit cesse de se mettre au service des fonctions physiologiques, les asservit au contraire, se concentre et se soustrait ainsi aux vicissitudes naturelles. Sa discipline consiste à régir le corps par une régulation des mouvements respiratoires, pratique dont l'efficacité se trouve, dans une certaine mesure, confirmée par la psycho-physiologic moderne, mais dont l'inspiration résultait surtout d'une tacite définition de la vie par le souffle, pràna. Cette gymnastique, prolongée par la concentration spirituelle, aboutit à mâter les instincts ; à supprimer, avec le désir, toute faculté de jouir et de souffrir ; à doter la pensée d'une maîtrise telle, qu'elle devient capable de parcourir l'espace, de retrouver le passé, d'anticiper l'avenir, d'opérer

enfin, sur les choses et les gens, maintes transformation merveilleuses. Le Yoga s'apparente par là au taoïsme chinois, au shamanisme et à beaucoup de techniques demi-spéculatives, demi-magiques, dont l'ascétisme et la mysticité attestent la survivance. Toute l'indianité fut profondément pénétrée par l'influence prestigieuse des yogins qui réalisaient, dans la contention de leur énergie et la farouche austérité de leurs mœurs, une sorte d'ardeur religieuse si différente du sacerdoce. Le Yoga fournit à l'Inde entière l'exemple d'une méthode pratique et en particulier aux hétérodoxes du vie siècle le prototype d'une volonté obstinée tendant à la libération de l'esprit.

Les sophistes de l'Inde, comme ceux du même temps en Grèce et en Chine, sont des dialecticiens errants, qui vendent leurs conseils aux particuliers et aux princes. Frondeurs à l'égard de la religion traditionnelle, ils ne croient pas davantage au bien-fondé des règles morales. Ils découvrent et exploitent la relativité tant des choses que des opinions; ils excellent à plaider avec le même talent le pour et le contre. Certains ne sont que rhéteurs; d'autres sont les ancêtres des logiciens; d'autres ont des dogmes métaphysiques d'allure matérialiste : ces gens qui, n'admettant que ce qui se perçoit, prennent le monde empirique pour réalité absolue, les Lokayatas, ou ceux qui, faisant leur dieu de leur ventre, s'appellent eux-mêmes les Goinfres, Cárvákas. Tous ne se présentent pas en sceptiques, mais ceux même qui affichent des certitudes se parent comme les sceptiques du titre de négateurs, Nastikas, en ce qu'ils honnissent et raillent vertu ou piété.

Dans les milieux les plus divers on a pu être un grand saint avec beaucoup de simplicité d'esprit; nombre de yogins furent ignorants et obtus. Par contre, l'agilité de critique définit le sophiste. Jainas et Bouddhistes furent à la fois yogins et sophistes en ce qu'ils combinèrent ascèse et dialectique. Contre les premiers ils soutinrent que la maîtrise absolue de soi, loin d'être une fin, se réduit à un moyen; contre les seconds qu'il y a un dharma, règle de vie valable pour l'humanité entière. Mais ce dharma diffère de celui des castes brahmaniques en ce qu'il ne consacre pas de distinctions irréductibles entre les hommes, et en ce qu'au lieu de viser à régir la vie selon le monde il tend à la délivrance. Les sectes nouvelles prendront une attitude moyenne entre l'individualisme anarchiste des yogins et des sophistes, sortis des cadres sociaux, vitupérateurs de toute hierarchie et l'embrigadement orthodoxe des diverses couches de population dans des disciplines héréditaires: ils fonderont des ordres, où l'on n'entrera qu'après abandon de la société brahmanique, mais où l'on trouvera les conditions propices à la poursuite du salut.

#### 11

### LE JAINISME.

Nous avons fait allusion, dans notre seconde partie, aux discussions relatives à l'époque dans laquelle il faut situer le fondateur du Jainisme. Sa mort a été attribuée à diverses dates, entre 545 et 467; de sorte qu'on peut se demander si sa carrière appartient au vi\* ou au v\* siècles. Il n'est guère douteux qu'elle relève principalement du vi\*, même si le Mahâvîra, plus âgé que le Bouddha, mourut quelques années après lui. Pour une autre raison encore, le Jainisme marque un courant d'idées caractéristique du vi\* siècle ; il a des origines antérieures de plusieurs générations au temps du Mahâvîra.

# Les Nirgranthas, Le Jina.

Le nom le plus ancien de la secte est Nirgrantha : groupe des gens « sans attache », affranchis des entraves du karman. Leur tradition remonte à un certain Pârçva, qui serait mort 250 ans avant le Mahâvtra et dont l'école se spécifie par des traits originaux. L'homme doit observer quatre « vœux »: ne pas tuer (ahimså), dire le vrai (sûnrta), ne pas voler (asteya), garder la chasteté (brahmācarya). Cette vie pure est possible, car nos actes ne dépendent ni d'une destinée intérieure à notre propre nature (doctrine des svabhāvavādins), ni d'une fatalité extérieure et arbitraire (doctrine des niyativādins), mais résultent de notre autonomie morale. De semblables distinctions attestent, dès le vn\* siècle et peut-être avant, une réflexion philosophique, indépendante de la religion et obsédée dejà par le problème de l'action.

Le Nirgrantha auquel devaient être particulièrement réservées les épithètes de Grand Héros, de Victorieux - Mahavira, Jina - et qui devait, comme tel, paraître aux veux de la postérité comme le principal protagoniste de la secte, se nommait Vardhamana, originaire des Jaatrikas (Jñātriputra), clan ksatriva de Kundapura, près de Vaicāli (nord de Pătaliputa - Patna). Son père, Siddhartha, qui portait le titre de raia, avait épousé Tricala, sœur du raia des Licchavis, Sa famille obéissait aux règles de Pârcya. Il se maria, ent une fille, puis, à trente ans, comme son frère atné Nandivardhana prenait le commandement du clan, il se fit ascète mendiant. Il passa douze années à errer à travers le Bengale, chez les demi-sauvages - peuples non brahmanisés du Ladha, puis, dépouillant toute erreur, revêtit la pureté de l'absolue transcendance ou du complet détachement (kevala, kaivalvam). Le point de départ décisif de cette sublimation aurait consisté à pratiquer, outre les quatre vœux des Nirgranthas, l'abstention de toute propriété personnelle (aparigraha). Désormais victorieux, il aurait semé la bonne parole, trente ans durant, à travers le Koçala, le Videha. l'Anga, le Magadha, résidant à la période des pluies dans les villes de Vaiçâlt, de Cravasti, de Rajagrha. Il mourut à Pava (près Patna).

Sa légende le présente comme un Sauveur prédestiné, miraculeusement incarné, à l'heure nécessaire, en la matrice de Tricala. La durée de son séjour au ciel avait pris fin, et le moment était venu de dégager l'humanité d'une misère croissante. Être un Arbat, un Saint : un Mukta, un Délivré : ou encore un Siddha, un Parfait : telle était sa mission. Tout s'accomplit selon les canons infaillibles qui dominent la nature. Le Mattre, le Bienheureux possède éternellement les caractères qui le définissent : trente-quatre perfections, l'omniscience, l'impeccabilité, l'éclat du soleil, « Son corps est de forme symétrique et régulière ; ses articulations sont solides comme le diamant; ses cheveux, noirs comme le kohl. épais et bouclés, sont ramenés à droite et brillent comme l'or fondu ; sa tête repose sur son corps à la façon d'une ombrelle, son regard est plus éclatant que la lumière de la pleine lune. son souffle embaume comme une fleur de lotus; sa nuque, aussi belle qu'un coquillage, répond harmonieusement aux trois parties de son visage; ses épaules sont puissantes et fortes comme celles d'un lion ou d'un tigre, sa poitrine, large et bombée, fait songer aux battants de la porte qui ferme une grande ville; sa taille est belle et porte à l'endroit propice un signe de bonheur ; ses deux bras s'abaissent, pareils à des massues ; les paumes de ses mains sont pourvues de tous les symboles favorables: le soleil, la lune, la roue, le syastika, etc.; ses flancs sont modelés avec élégance et ses hanches hombées comme le bouclier d'un guerrier ; son nombril ressemble à une fleur de lotus qui s'épanouit sous les rayons du soleil; la partie inférieure de son corps rappelle la forme d'un poisson, avec ses genoux qui rentrent en dedans, ses iambes rondes comme une tige de céréale, ses pieds aussi beaux qu'une tortue bien d'aplomb, et dont les plantes sont. comme les paumes de ses mains, marquées des signes du bonheur» (1).

Revenons aux vraisemblances historiques et spéculatives.

<sup>(1)</sup> Guffarnor, CLXXXIX, p. 37.

Le Mahavira ou Jina dut prêcher avec toute l'autorité d'un ascétisme très rigoureux, avec une exceptionnelle volonté de désintéressement et de pureté, la conviction que l'homme est mattre de ses actes, qu'en tout cas il peut se rendre libre. Sa thèse est celle d'un krivavadin et il l'oppose comme telle à ces akrivavadins qui nient l'autonomie morale des humains. Les deux principales dissidences qui éclatèrent de son vivant parmi ses disciples concernent, en effet, la valeur de l'activité. Jamáli, à la fois son neveu et son gendre, s'avise, par exemple, de l'inefficacité d'une action tant qu'elle n'est pas achevée; il en tire argument contre le Bienheureux, qui déclarait : « Toute action, dès qu'elle s'accomplit, vaut comme si elle était accomplie, » Gosála, fils du disciple Makkhali, fonde une secte à part, celle des Ajtvikas, à laquelle il persuade que la responsabilité n'a aucun sens, chacun agissant par nécessité, par coincidence, par nature (nivati-samgati-bhava parinata), non par libre arbitre.

### La communauté.

La communauté renfermait déjà, selon le Kalpasûtra, 4 200 moines quand le Mattre entra dans le nirvâna. Plus nombreux sans doute étaient les fidèles demeurés laïcs, et tenus à des observances moins austères. Très tôt des nonnes furent admises à former, elles aussi, des monastères; devenues des saintes (sadhvi), elles ont accès à la délivrance, comme les saints. La dignité religieuse de la femme est singulièrement plus haute dans les sectes que dans l'orthodoxie brahmanique.

Le monastère abrite une existence extérieure au monde et propice à la recherche accélérée du salut. Dans cette serre chaude le karman doit murir plus vite, sans s'alimenter de nouveau. Le jeune, les mortifications aident l'individu à vivre de plus en plus selon sa spiritualité. D'après une vieille pratique antérieure au temps du Jina lui-même, les Nirgranthas passent volontiers à la limite de l'alimentation toujours moindre du corps : l'inanition porte à son comble le détachement et précipite la délivrance. En aspirant à cette issue, le religieux s'adonne à l'enseignement et à la prédication. Son noviciat, qui aboutit à la consécration (diksà), est calqué sur l'existence de l'étudiant brahmanique, élève et serviteur d'un guru. Après l'ordination, le moine devient justiciable de la hiérarchie, qui le soumet à l'autorité des docteurs (upadhyayas chez les Çvetambaras, panditas chez les Digambaras) et des pontifes (sûris). Les plus célèbres lignées pontificales se rattachent à l'un des Anciens, Sthaviras, c'est-à-dire à l'un desonze disciples préférés du maître, les ganadharas, ou à leurs élèves immédiats.

La communauté grandit rapidement. Si l'on en croit la tradition de la secte, Candragupta Maurya, l'illustre empereur, aurait, à la suite d'une famine, pris l'habit monastique et pratiqué le suicide par inanition. Un siècle avant l'ère chrétienne, le Jainisme progresse de l'Orissa vers l'est jusqu'à Mathura au nord-ouest; au 11° siècle après Jésus-Christ il exerce une influence sur la littérature tamoule. Dans le Guzerate et le Kathiawar, la secte s'implantera fortement au cours du xi's siècle.

Un événement domine l'histoire ancienne des Jainas : leur scission en Çvetămbaras et Digambaras, l'an 79 on 82 de notre ère. L'origine du schisme remonterait au milieu du tv\* siècle avant Jésus-Christ, si l'on en croit le Bhadrabāhucarita (xv\* siècle). Le pontife Bhadrabāhu, pour soulager les siens durant une disette, aurait émigré avec une partie de la communauté jusqu'au Mysore. La fraction demeurée au Magadha, pour mieux supporter les épreuves de la famine, aurait cessé d'observer la règle de la nudité. Quand revinrent les émigrés, il sauraient été indignés des mœurs nouvelles prises par leurs frères : ils les auraient appelés les « Blancs Manteaux », Çvetāmbaras, se parant eux-mêmes du sobriquet de Digambaras : « Ceux qui ont l'espace pour vêtement ». Des

oppositions dogmatiques ou disciplinaires plus profondes doivent se dissimuler sous cette querelle vestimentaire. Au vrai les Çvetâmbaras continuent l'inspiration de Pârçva, les Digambaras l'ascétisme plus austère du Jina.

### Les canons.

L'importance du schisme tient à ce que cette dualité se retrouve dans la rédaction des textes canoniques. Leur fixation, purement orale d'ailleurs, aurait été opérée dans un concile réuni à Pataliputra, sous la présidence du pontife Stholabhadra, vers 300 avant Jésus-Christ, alors que la fraction qui devait prendre le nom de Digambara était campée dans l'extrême sud. Ce concile distribua théoriquement les textes en douze sections, mais constata la disparition des sources relatives à l'enseignement direct du Maître. Le canon ainsi délimité ne satisfit point les Digambaras, qui s'en donnèrent un autre, en 156 de notre ère, dans une assemblée présidée par Puspadanta. La rédaction définitive et la fixation par l'écriture du canon cvetámbara furent opérées au concile de Valabht, en 527, selon la tradition de la secte, ou en 467 selon Hemacandra. Le pontife Devarddhiganin y prit la principale part. La langue est un dialecte ancien du Magadha, l'ardhamagadhi.

Nous devons nous borner à une analyse rudimentaire du canon des Çvetâmbaras. Il comprend : I. douze sections (anga) ; II. douze sous-sections (upanga) ; III. dix recueils de mélanges (paînna = praktrna) ; IV. six livres de statuts (chedasûtras) ; V. quatre livres fondamentaux (mûlasûtras) ; VI. quelques textes détachés.

I. — 1<sup>ar</sup> Anga (Ayāramga): l'ācāra, la conduite monacale: — 2<sup>a</sup> (Sāyagadamga = Sūtrakrlānga): distinction entre la vraie foi et la fausse; — 3<sup>a</sup> (Thānamga = Sthānānga): divers sujets présentés selon une classification numérique; — 4<sup>a</sup> (Samavāyamga): suite de la section précédente; — 5<sup>a</sup> (Bhagavali Viyāhapannalli = Vyākhyāprajňapli): exposition détaillée, théorie de la béatitude; — 6º (Nāyādhammakahāo = Jñātādharmakathā): récits édifiants; — 7º (Uvāsagudasāo = Upāsakadaçāh): décade à l'usage des laīcs; — 8º (Amtagadadasāo = Antakrddaçāh): décade (réduite à une ogdoade) des suicidés par inanition; — 9º (Anuttarovavāiyadasāo = Anuttararaupapātikuçāh): décade de ceux qui s'élevèrent au ciel suprême; — 10º (Panhāvāgaranāim = Praçnavyākaranī): problèmes et solutions; — 11º (Vivāgasuyam = Vipākçrutam): récits sur la maturation, donc sur la rétribution des actes.

II. - 1er Upanga (Ovaváiya = Aupapātika) : un sermon du Mahavira et des explications sur « l'obtention des existences » dans les douze mondes célestes; - 2º (Ráyapasenatija = Rájapraçniya): Questions du roi, au sujet des réincarnations ; -3. (Jivábhigamastira): classification des vivants; -4. (Pannavaná = Prajňápaná): même sujet ; deux catégories d'hommes ; áryas et barbares; - 5º (Suriyapannalli = Sûryaprajfiapti): connaissance du soleil; - 6\* (Jambudvipap.) : con. du continent auquel appartient l'Inde : géographie) ; - 7º (Camdap. = Candrap.): con. de la lune; - 8º (nirayavall): description des enfers : - 9 (Kappávadamsião = Kalpávalamsikáh) : description des dix princes parvenus dans leurs cieux respectifs ; -10 (Pupphido = Puspikáh); - 11 (Pupphacůlido = Puspacůlikáh); - 12 (Vanhidasão = Vrsnidaçãh) : légendes rappelant la destinée, après la mort, de ces dix princes morts au combat.

III. — 1er Painna (Caüsarana = Catuhçarana): les quatre refuges; observances morales, manuel de confession, traité de discipline; —2e(Âurapaccakkhána = Âturapratyākhyâna): du renoncement et de la mort heureuse; — 3e (Bhaltaparinna = Bhaktaparijñā): préparation des moines à la mort; —4e (Samthára = Samstára): la litière d'herbe sur laquelle doit s'étendre le moribond; — 5e (Tamdulaveyâliya = Tandulavaitālika): physiologie humaine; — 6e (Camdávijjhaya): règles de la

morale sux divers âges; — 7º (Devimdatlhava = Devendrastava): classification des dieux; — 8º (Ganivijjā = Ganitavidyā): astrologie; — 9º (Mahāpaccakkhāna = Mahāpratyākhyāna): formule de confession; — 10º (Vtratthava = Vtrastava): éloge du Héros, le Jina.

IV.—1st Chedasûtra (Nisîhajjhayana);—2s (Mahânistha = Mahânistha);—3s (Vavahâra = Vyavahâra);—4s (Âyâradasão = Acâradaçãh);—5s (Brhatkalpa);—6s (Pañcakalpa).
Soit six livres de règles disciplinaires (kalpas); le Kalpasûtra

de Bhadrabâhu fait partie du quatrième.

V.— 1er Mûlasûtra (Uttarajjhayana = Uttarādhyayana) : sentences, paraboles, dialogues, ballades relatifs à la vie monocale. — 2º (Âvassaya = Âvaçyaka) : les six observances obligatoires pour les moines : abstention de tout mal, exaltation des 24 jinas, respect du guru, confession, pénitence, répudiation des actes mauvais; — 3º (Dasaveyâliya = Daçavaikâlika) : dix chapitres de sentences sur la vie monacale; — 4º (Pindanijjutti=Pindaniryukti) : morale.

VI. — Nandisutta = Nândisûtra et Anuogadâra = Anuyogadvâra : somme des connaissances, tant techniques que spéculatives, requises d'un moine, et classification des textes

canoniques.

Les Digambaras répudient les angas. Puspadants, en collaboration avec Dharasena et Bhūtavali, les remplacèrent par trois traités (çâstra), le Dhavala, le Jayadhavala et le Mahādhavala, tous en vers, mais jamais publiés et conservés dans un monastère du pays canara (1). La secte possède, en outre, quatre « Védas », le Prathamánuyoga, fait de purânas; le Karanánuyoga, corpus cosmologique; le Dravyánuyoga, collection philosophique; le Caranánuyoga, traités sur le culte et les coutumes. Les ouvrages intégrés à ces recueils appartiennent à des époques diverses, particulièrement aux vui\* et na siècles. Ils sont rédigés soit en sanskrit, soit en çaurasent, dialecte de Mathura.

Une immense littérature non canonique nous a en outre été transmise par les Jainas, concernant soit encore la dogmatique, soit les sciences, soit l'histoire ou la légende, l'épopée, le roman, la poétique. Presque tous ces ouvrages appartiennent à des époques postérieures au vue siècle, où se termine notre analyse de l'indianité. Les plus anciens traités philosophiques portant un nom d'auteur passent pour œuvres de Kundakunda, pontife de —8 à +44, et d'Umâsvâti, son successeur (44 à 85). Mais les œuvres qui leur sont attribuées se situent bien plutôt vers les ve et vie siècles. Tels le Pavayanasâra, imputé au premier, et le Taltvārthādhigamasātra, imputé au second.

# Archaisme el réalisme. Les substances.

Par leur rédaction définitive s'il s'agit du canon, et par leur composition s'il s'agit d'une littérature profane, les documents jainas sont ainsi d'assez basse époque. Mais ils renferment souvent des morceaux très anciens, surtout dans les sections en vers, et les idées qu'ils expriment, souvent aussi, nous reportent vers une pensée très archaïque, sensiblement la même qui devait régner aux vu° et vi° siècles avant notre ère. Cet archaïsme a laissé son empreinte sur presque toute la dogmatique.

Ce qui nous autorise peut-être à porter ce jugement, c'est l'affinité profonde entre les opinions philosophiques des Jainas et celles des autres facteurs les plus anciens de la réflexion indienne : le vieux matérialisme, le vieux vaiçesika, le premier samkhya, le premier Bouddhisme. Ces divers systèmes, dont les origines remontent très loin dans le passé, même si leur codification est plus ou moins récente, ont un fond commun: des principes atomistiques ou tout au moins matéria-

listes pour expliquer la nature, quelquesois même certaines fonctions psychiques. On doit reconnaître là une persistance de cette antique ontologie qu'était la réslexion indienne avant que la foi en la transmigration eût converti la philosophie en poursuite du salut.

Ajoutons, comme témoignages non douteux de l'archaïsme de la dogmatique jaina, la fruste naïveté de son matérialisme, auquel se juxtapose un spiritualisme non moins simpliste. Ajoutons l'acception si particulière qu'y prennent certains termes tels que dharma et yoga; plus encore situons sa grossière théorie du karman tout à fait au début de l'orientation nouvelle que prend la spéculation au vie siècle avant Jésus-Christ: nous aurons à remarquer que telle conception ultérieure du karman, par exemple dans les textes bouddhiques, équivaut à un effort plus subtil pour résoudre les difficultés rencontrées par les Jainas.

Le réalisme que nous avons signalé dans le Brahmanisme des brahmanas règne de toutes parts dans le substantialisme jaina. En voici le bilan. Deux sortes de substances (dravya) : animées, jiva, et inanimées, ajiva. Mais, parmi les inanimées, des choses que nous considérerions, nous, comme des forces, ou des manières d'être, ou des points de vue, non comme des substances : l'extension spatiale, akaça ; le principe de mouvement, dharma; le principe de repos, adharma; la matière, pudgala. Ces réalités consistent en des emplacements (pradeça) où se localisent des éléments simples - littéralement petits, апи, ou extrêmement petits, paramānu — qu'on peut appeler atomes, quoique ni l'étendue, ni l'infinie petitesse, ni l'insécabilité ne les définisse. Ce sont là des notions grécques dont rien ne nous autorise à faire application en l'espèce. Donc divers modes d'existence : le simple ; le complexe ou la molécule, agrégat de simples, skandha ; la pénétration de simples d'une certaine sorte dans des agrégats d'autre sorte, par exemple de matière dans des agrégats spirituels; l'expansivité plus ou moins grande d'un agrégat, selon son mouvement et son repos : d'où la possibilité pour l'âme de se ramasser sur elle-même ou de se répandre à travers le corps, voire au dehors. Dans cette physique se trouve la clef de l'explication des faits, et de l'effort moral ou religieux à entreprendre.

## L'ame et son salut.

Le malheur de l'existence consiste en ce que le spirituel, itva, s'ignore comme tel parce qu'il se laisse envahir, empêtrer de matière. De façon tout à fait analogue nos médecins assurent que nous souffrons d'arthrite parce que des cristaux d'acide urique s'accumulent dans nos articulations: les maux humains résultent ainsi des résidus laissés par les actes antérieurs. Le karman, tout matériel, consiste en cet encombrement; notre personnalité se trouve enserrée de liens, bandha; ce terme restera dans le vocabulaire indien, qui gardera la notion de la servitude conçue comme un ligotement. Non seulement nos initiatives purement spirituelles (vírya) sont entravées, mais notre intellect s'obscurcit et s'égare. Aussi faut-il, quand l'ignorance est devenue trop épaisse, qu'un montreur de chemin, qu'un sauveur, nous révèle à nous-mêmes.

Nous constaterons que les doctrines du salut caractéristiques du viº siècle ont du secalquer sur la médecine de la même époque : salut, santé, ne sont-ce pas notions parallèles? La découverte d'un « mal » implique celle d'un « remède ». Théorie de l'existence phénoménale et volonté de salut concernent un seul et même fait qu'il s'agit de défaire. Quand on sait comment a été formé un nœud, on sait le dénouer. Physique du karman et processus de la délivrance seront rigoureusement inverses, mais comportent les mêmes conditions. La libération est l'envers de l'esclavage.

Empêcher du karman nouveau d'encombrer notre foncière spontanéité; dissoudre, éliminer le karman accumulé en elle : voilà donc le chemin du salut, le remède à la souffrance. L'ardeur de l'ascèse hâte la maturation des résidus karmiques et opère un « nettoiement » qui, remettant chaque substance à sa place, nous restitue dans notre pureté native.

En ce souci de l'intégrité originelle se manifeste quelque affinité avec les doctrines de Zoroastre. Un autre point commun, c'est le respect méticuleux de toute vie, l'horreur pour la nuisance (ahimsà) causée à n'importe quel animal. Des Jainas mettront devant leur bouche un linge ou un fin tamis pour ne pas risquer d'aspirer quelque moucheron. Le dualisme du spirituel et du matériel et jusqu'au goût de la blancheur dans le vêtement chez les Çvetâmbaras augmentent encore l'analogie.

Macération comme moyen antécédent, compréhension comme moyen ultime de délivrance, voilà le programme, plus négatif que constructif, de l'austérité jaina. Le Bouddhisme, même du Petit Véhicule, présentera plus d'étoffe, plus de bigarrure, plus de subtilité; il admettra, dans le Grand Véhicule, des développements philosophiques illimités. Le sec Jainisme n'eut jamais de Maháyána; il demeura, sous sa dogmatique et sa discipline, assez semblable à lui-même à travers les âges, permanente survivance d'opinions et de croyances fort anciennes. Par là, sa connaissance fournit des repères très précieux à l'analyste de l'intelligence indienne.

## III

## LE BOUDDINSME.

Le Bouddhisme apparaît comme un frère cadet du Jainisme. Il naquit dans les mêmes régions, se développa dans les mêmes circonstances et garda une inspiration foncièrement comparable, malgré une ampleur et une influence beaucoup plus vastes. Il se peut que, dans les premières années, l'apostolat bouddhique ait imité celui des Nirgranthas, mais pendant la suite des siècles c'est plutôt le Jainisme qui calqua ses légendes, ses dogmes, ses règles de vie sur les formes bouddhiques, douées d'un rayonnement, d'un prestige très supérieurs.

## Le Bouddha.

Celui qui devait devenir le Bouddha, c'est-à-dire l'Illuminé, naquit à Kapilavastu, sur les confins du Népal, dans une famille a royale » du clan des Çâkyas. Rappelons que, selon la chronologie la plus fréquemment adoptée, sa naissance et sa mort se situeraient en 560 et 480. Sa biographie mêle à des éléments qui peuvent offrir une historicité plus ou moins de légende. voire de mythe. Les récits les plus rationalistes ne sont pas, par là même, les plus vraisemblables; ils peuvent s'écarter sinon du réel, du moins du vrai, plus que des récits où la légende se taille une forte part : car cette légende est partie intégrante des faits, et contribue avec beaucoup de puissance à l'essor des croyances, desquelles déjà elle dérive. Ne craignons pas d'affirmer que, pour comprendre la mission religieuse du Bouddha, on ne doit pas moins tenir compte de ce mythe solaire décrit par Senart, d'après des documents en grande part mahāyānistes, que des traditions relatives au sage tout humain, selon les suttas palis et leur interprète Oldenberg. Il serait futile de n'en point prendre son parti : les documents les plus anciens qui nous renseignent sur le Bienheureux nous dépeignent moins la vie et les opinions de Gautama, fils de Cuddhodana, que la façon dont se représentèrent cette vie et ces opinions les premiers siècles de la communauté bouddhique: et chaque âge postérieur élabora des biographies selon son esprit propre. Ne soyons pas trop surpris d'apprendre, par certains auteurs, que le Maître ait évangélisé Mathura et le Cachemire, ou par d'autres que ce délivré-vivant était plus qu'un dieu : un principe éternel.

Voici, dans ses grandes ligues, le cadre ancien, où s'intro-

duisirent en abondance mythes et fables. La reine, Mayadevi - on serait tenté de traduire : « La divine illusion » - avait conçu, sous les espèces d'un éléphant minuscule pénétré en elle par le flanc, un être surnaturel, qui vint au monde dans le jardin de Lumbint, salué par divers prodiges. Le nom de Gautama échut à l'enfant comme désignant la section du clan çâkya dont il était originaire; son nom personnel fut Siddhartha, comme c'était, nous le savons, celui du père du Jina. Mâyâ mourut sept jours après la naissance de l'enfant, mais sa sœur (dont le nom n'est pas moins mythologique: Mahaprajapatt) l'éleva, et il grandit comme s'il fût appelé à l'empire du monde, parmi l'opulence et les félicités. Adolescent, le prince épousa Yaçodhara, sa cousine, et en eut un fils, Rahula, Cet événement survint dans son existence au tournant décisif. Tour à tour, sous quatre espèces sensibles différentes, une divinité venait de lui manifester les aspects de la misère humaine. jusqu'alors ignorés : il avait rencontré, en sortant de son palais, un vieillard usé par l'age, un malade incurable, un cortège mortuaire, un ascète; et ces quatre visions avaient jeté le trouble dans son esprit : il avait aperçu déjà quelle servitude résulte de la souffrance et combien était souhaitable une libération. Aussi quand il apprit qu'un fiis lui était né, au lieu de se réjouir, il se fit cette réflexion : Me voici retenu par une nouvelle chaîne. Et alors il décida de les rompre toutes. Il s'enfuit nuitamment de son foyer, écœuré par les postures de ses femmes endormies, partit à cheval dans la solitude et troqua ses riches habits, ses parures, pour le simple appareil d'un ascète. Il avait 29 ans.

Il se mit à l'école de deux Yogins, Arâda Kâlâma et Udraka Râmaputra, dont l'enseignement ne le satisfit point. Il parcourut le Magadha et pratiqua les plus rigoureuses austérités à Urubilvă, dont le nom moderne, en commémoration de l'événement qui s'y produisit, est Bodh-Gaya (Gaya, lieu de l'Illumination), au sud de Patna. La compréhension intégrale, l'illumination pleine et entière (samyaksambodhi) qu'il cherchait depuis sept ans lui vint en cet endroit, de nuit, tandis qu'il méditait sous un figuier. Il était désormais un Bouddha. Impuissantes furent les tentations du Malin, Mâra, dieu de l'amour et de la mort, qui lui offrit la domination mondaine de la terre, avec ses jouissances. L'ascète n'avait pas seulement dépassé l'aptitude à la douleur et au plaisir, il avait découvert le secret de toute existence et surmontait le bien et le mal, les dieux et les démons. Aux dieux comme aux hommes de rendre hommage à ce montreur de la Voie qui conduit à la délivrance.

Le Bouddha inaugure sa prédication par le sermon de Bénarès, où est « mise en branle la roue de la Loi » (dharmacakrapravartana). Expression mémorable, par laquelle l'énoncé des conditions du saiut se trouve comparé à l'institution du dharma brahmanique par les souverains, détenteurs de la fonction judiciaire, ainsi qu'à la révolution régulière du soleil, ordonnateur de toute vie : car la roue, emblème solaire, est aussi symbole de la puissance royale. Le premier prêche s'égale ainsi à l'attribution essentielle d'un roi et à l'efficience, à la splendeur de Visnu, le dieu soleil. Pour parfaire la similitude, on prêtera au Bouddha enfant les « trois pas » qui font de ce dieu un principe coextensif à la totalité de l'univers.

Ayant gagné Rājagrha, le Maître y convertit les deux disciples qui devaient exercer une action puissante sur la communauté: Çăriputra et Maudgalyâyana; puis ses deux cousins, Ananda et Devadatta, ensuite Anuruddha et Upâli. Ces deux derniers sont révérés comme initiateurs l'un de l'abhidharma (disons provisoirement : de la métaphysique), l'autre du vinaya (la discipline monastique). Ananda fut le disciple préféré, le saint Jean du bouddhisme; c'est entre ses bras que mourut le Maître. Devadatta fait, au contraire, figure d'un Judas : il voulut compromettre le bienheureux dans l'intrigue sanglante par laquelle Ajâtaçatru détrôna son père Bimbisâra; fait plus grave et peut-être plus authentique : il ébranla l'union de la communauté en fondant une secte où l'ascétisme devait

être plus rigoureux.

Quarante-trois ans de prêche et de vie errante, sauf à chaque saison des pluies : voilà ce que fut pour le Bouddha la « carrière bouddhique ». Celle-ci se termina de la façon la plus simple. Près de Kuçinagara, le maître, âgé de 80 ans, fut invité par le forgeron Cunda: une indigestion causée par de la viande de porc précipita l'extinction du vieillard, qui accèda au nirvâna en répétant à ses fidèles : « Oui, je vous le dis : tout passe. Veillez à votre salut. » Or la communauté des siècles ultérieurs ne retint de ces paroles que leur métaphysique; loin d'admettre que le Matire ait « passé », elle affirma de plus en plus sa permanente transcendance, comme s'il n'avait pas seulement, au cours d'une vie humaine, ouvert la voie du salut, mais comme si sa pensée, à la fois comme « vœu » et comme « grâce », formait l'immuable tréfonds de la spiritualité universelle. Une seconde façon, plus indienne encore, de sublimer le bienheureux en principe cosmique, fut de l'ériger en bouddha de la phase humaine présente, et de le coordonner ainsi à une infinité d'autres bouddhas passés ou futurs, tous coéternels mais incarnés chacun à l'heure imposée par le rythme du monde et la loi de transmigration.

La foi bouddhique consiste à reconnaître l'éminente valeur de trois « joyaux » (ratna), qui sont trois « refuges »: le Bouddha, son Dharma ou sa Loi, et la Communauté, Samgha. Le point de vue de l'historien diffère de celui du dogmatiste : au lieu de tenir pour équivalents ces trois principes, il accorde la prééminence au troisième, car la biographie du Maître comme la structure de son enseignement expriment sans nueun doute l'opinion que se fit de l'une et de l'autre, aux divers âges, la communauté des fidèles.

#### La communauté. Conciles. Secles.

Cette communauté, comme celle des Jainas, renferme laïcs et religieux réguliers. Les premiers s'astreignent à cinq observances i ne pas tuer, ne pas voler, ne pas mentir, ne pas s'enivrer, ne pas forniquer. Il leur est recommandé de pourvoir à l'entretien des réguliers et de s'associer à leurs fêtes. Ceux-ci doivent s'abstenir de toute relation sexuelle et ne rieu posseder, - sauf leurs guenilles jaunatres, leur ceinture, leur bol à riz, un rasoir, une aiguille et un tamis, ce dernier ustensile étant destiné à éviter que des bestioles périssent avalées par le moine lorsqu'il boit de l'eau. Les religieux ne doivent jamais, au moins individuellement, recevoir d'argent. Ils vivent de la pitance qu'ils reçoivent en mendiant. Quoique vêtus de haillons, ils sont tenus à quelque propreté; se raser aux deux fêtes mensuelles, veiller à leurs ongles et à leurs dents. Héritiers spirituels des aranyakas brahmaniques, ils ont en principe pour habitat la forêt; en fait, comme la propagation de la loi requiert leur mélange au reste des humains, la forêt se réduit à un parc ou un jardin dont les fidèles leur assurent l'usage. Les monastères, ignorés aux premiers temps, furent amorces par la fondation d'abord temporaire de viharas. où les réguliers passaient la saison des pluies, qui exclut la pérégrination. L'éparpillement primitif avait pour corollaire l'absence de toute hiérarchie comme de toute centralisation : de là une extrême diversité de traditions et, plus tard, d'opinions. La dignité de sthavira (ancien) n'exprime pas une fonction définie, mais seulement la respectabilité particulière conférée par l'age. Les distinctions admises appartiennent à l'ordre métaphysique plutôt qu'à l'ordre social : le néophyte est un crotapanna, « entré dans le courant » pour atteindre au nirvana; le sakrdagamin, celui qui doit une fois encore nutre ici-bas : l'anagamin, celui « qui ne reviendra plus ». devant obtenir la délivrance dans la présente vie ; l'arhat, délivré-vivant, possesseur de la sainteté.

N'importe qui, sans acception de caste, peut accéder à la communauté, sauf les malades et les criminels ou les serís, qui ne sauraient disposer d'eux-mêmes. Le mariage se trouve rompu pour celui qui entre dans les ordres, ainsi que tout lien social. La cérémonie appelée pravraivà consiste à sortir de la vie mondaine pour prendre l'accoutrement du bhiksu (moine) et déclarer que l'on place son refuge en le Bouddha, la Loi et la Communauté. Après un noviciat une seconde consécration, l'upasampada, fait que le néophyte est a parvenu » à l'état de religieux : devant un grand nombre de moines il prononce des vœux; non pas éternels, car il reste loisible au bhiksu de quitter la communauté. Des l'époque du Bienheureux, des femmes sont admises à la vie religieuse en qualité de nonnes, avec un corpus de prescriptions, pratimoksa, symétrique de celui des hommes ; mais les moines ont sur elles un droit de surveillance disciplinaire.

Le culte pratiqué par ces religieux ignore les dieux du Véda comme les dieux sectaires; aussi a-t-on pu déclarer le Bouddhisme une religion athée. Expression excessive, car le mattre n'a jamais nié les dieux, il s'est contenté de ne rien attendre d'eux; et son nirvana l'a érigé incommensurable aux êtres divins qui peuplent les paradis. Expression juste cependant, si elle signifie que la conquête du salut n'a rien à espérer de la théologie soit populaire, soit ésotérique. L'essentiel du culte consiste à célébrer deux fois par mois, à la nouvelle et à la pleine lune, l'upavasatha. C'est une réunion à laquelle doit assister toute la communauté du district, pour procéder à une lecture du pratimoksa et à un aveu public des péchés, qui se trouvent par là-même remis. Malgré l'aspect tout moral de cette piété, maintes pratiques rejoignent les superstitions populaires : la récitation de formules, intensifiée par l'usage de moulins à prières ; la vénération de reliques ou de lieux

saints, illustrés soit par le maître des maîtres, soit par quelque arhat; le pèlerinage à des stupas qui commémorent que que événement d'ordre spirituel, etc. D'abord fanatisme moral et eschatologique, le Bouddhisme devait en effet évoluer d'une part en métaphysique pure, d'autre part en religion toujours plus calquée sur l'hindouisme.

Des travaux récents de Sylvain Lévi et de ses élèves, particulièrement de Louis de la Vallée-Poussin, puis de Tuneld et de Przyluski, renouvellent du tout au tout notre connaissance des conciles bouddhiques. Nous ne nous contentons plus du schéma traditionnel, selon lequel la discipline aurait été fixée à Răjagrha, peu après la mort du Maître, puis à Vaiçalt, cent ans après, et les textes canoniques définitivement établis en 245 avant l'ère chrétienne, à Pâtaliputra, sous Açoka. Nous commençons à soupçonner une extrême diversité de traditions bouddhiques selon les lieux et les temps, et à reconnaître que tel ou tel concile, sans se réduire à un mythe, apparaît sous un aspect légendaire. Non seulement les récits sont incomplets ou tardifs, ou fantaisistes, mais ils sont tendancieux, ils visent à l'apologie d'une tradition particulière. Le dépouillement critique d'une immense littérature indienne, chinoise, tibétaine, sérindienne permettra seul de faire quelque lumière sur ces premiers ages bouddhiques, dont l'apparence de simplicité rationaliste a singulièrement égaré les premiers historiens d'Occident.

J. Przyluski a remarqué le déplacement graduel, d'est en ouest, du centre de gravité bouddhique à travers la succession des conciles; et ce fait, tel qu'il l'interprète, lui paraît gros d'enseignements. L'essor premier de la secte, comme l'essai de grandes monarchies, se produit au Magadha et dans les pays limitrophes, dont nous devons rappeler une fois encore le caractère peu brahmanisé au vi\* siècle; on pressent que le régime des castes devait être peu favorable et à une grande politique et à une religion universaliste. Vaiçâlt marque une

première étape vers l'ouest, mais le récit de l'assemblée qui s'y serait tenue « n'a pu être rédigé qu'à une époque où Mathura était déjà le siège d'une communauté influente » (1). Or cette ville, centre d'une région proprement brahmanique, était un foyer de littérature sanskrite. L'étape Mathura marque donc l'adaptation du Bouddhisme à la civilisation intellectuelle des brahmanes, son incorporation non pas certes à l'orthodoxie, mais du moins au classicisme indien. Quant au canon pali, qui devait essaimer à Ceylan, il apparaît dans une école relativement extérieure à celle de Mathura: l'école de Kauçambi, qui rayonnait jusqu'à Ujjayint au sud-ouest. Enfin le concile réuni par Kaniska, où Açvaghosa fut chargé de rédiger une glose explicative du dogme, la vibhasa, eut lieu au Cachemire, en plein nord-ouest, dans des pays soumis à maintes influences occidentales, soit iraniennes, soit traversant l'Iran.

Autant ou plus que des faits réels, les légendes bouddhiques reflètent des rivalités de sectes. Si, par, exemple, un texte nous assure que Madhyântika, l'apôtre du Cachemire, a converti Upagupta, le saint de Mathurâ, sachons découvrir dans cette allégation l'anachronique et paradoxale prétention par laquelle une Église ultérieure s'arroge l'antériorité sur une Église plus ancienne. De même, les exégètes ont eu tort naguère de ne pas chercher malice à la vénération de tel ou tel saint dans teloutelmilieu. UnelÉglise se plaçait sous l'invocation d'Ânanda, d'Upâli ou de Mahâkâçyapa, selon qu'elle attachait une valeur prépondérante au dharma, ou à la discipline, ou à la métaphysique. Ânanda est le type du religieux selon les premiers âges, pénétré d'inspiration morale et compatissant; Anuruddha incarne l'arhat surhumain et surnaturel.

Le concile de Răjagrha, scruté à la lumière de cette critique neuve et pénétrante, se réduit à une légende brodée sur un canevas tout païen, le mythe saisonnier de Gavampati, divinité de la sécheresse dont le pouvoir s'abolit au début de la saison des pluies (1). Selon toute vraisemblance, en effet, des mesures durent être prises quand, pour la première fois après la mort du Maître, les conditions atmosphériques forcèrent le samgha à se grouper; mais le récit de cette réunion relève plus du folklore que de l'histoire. Un rassemblement analogue à celui qui se produisait chaque année à la même époque, marquée par une fête populaire, parut événement considérable, du moins à ceux qui eurent intérêt à le tenir pour tel, c'est-à-dire au groupe des religieux désireux de se différencier de la communauté au sens large, renfermant les laïcs, ou Mahasamgha. Quand un similaire dépouillement des textes sera opéré pour les autres conciles, nous serons peut-être plus sceptiques sur l'authenticité des récits, mais nous aurons des notions plus justes sur ce qu'il importerait le plus de discerner, la vie des multiples sectes.

Elles paraissent avoir évolué d'un régime inorganique et quasi démocratique, exclusif de toute hiérarchie permanente, vers une oligarchie où les Anciens, Sthaviras, prennent autorité, tandis que les saints revêtent l'allure de patriarches. Ainsi se forme un monachisme où les règles de discipline, Vinaya, apparaissent relativement à la loi, Dharma, toujours plus importantes. Les religieux visent moins à l'édification des fidèles qu'à constituer une pépinière d'arhats, dont le mérite se définira bientôt par la gnose ou l'efficience, plus que par la ponctualité des observances. Cependant toute généralisation risque l'imprudence, tant diffèrent les communautés locales.

La tradition la plus primitive, celle des Mahasamghikas où religieux et laïcs se différenciaient le moins, fut la souche des Églises orientales. En Occident, deux souches devaient largement proliférer : les Sthaviras de Kauçambt implantèrent les écritures palies à Ceylan; les Sarvastivadins de Mathura essaimèrent au Cachemire et y fondèrent une secte qui se prétendit conforme à l'esprit originaire de cette tradition : d'où le nom de Mûlasarvâstivâdin. Sthaviras et Sarvâstivâdins, pour avoir pris des directions contraires où ils introduisirent les uns des textes pâlis, les autres des textes sanskrits, furent jusqu'ici opposés, en Europe, de façon superficielle, comme Bouddhisme du sud et Bouddhisme du nord.

Un gros effort de documentation critique reste nécessaire pour que se démêle l'écheveau confus des sectes. La question importe, car les canons différent selon les sectes ou traditions. Tels ouvrages n'ont été conservés que dans la version d'une certaine école; tels autres se retrouvent, au moins de facon fragmentaire, dans des milieux différents, par suite dans des langues très disparates. Un bouddhologue doit être en état de puiser aux sources non seulement indiennes : sanskrites, pálies, prákrites, mais tibétaines, chinoises et sérindiennes ou dialectes iraniens. A la suite de la fructueuse collaboration entre S. Lévi et Ed. Chavannes, en conséquence des prodigieuses découvertes françaises et allemandes en Asje Centrale. la sagacité d'un Gauthiot, l'immense érudition d'un Pelliot ont fait concourir à l'exploration du canon, ou plutôt des canons bouddhiques et l'archéologie et une linguistique toujours plus diverse et plus touffue. Grace à Minayeff et à Stcherbatsky en Russie, grâce à Grunwedel et von le Coq, à Walleser et à Leumann en Allemagne; grace au Belge L. de la Vallée-Poussin et, tout récemment, à l'Italien Tucci; grace à Bunviu Nanjio et à la lexicographie japonaise subséquente, la bouddhologie est une des sections de l'humanisme les plus prospères. Ici le premier rang demeure l'apanage de Sylvain Lévi, qui mallrise comme personne l'ensemble du sujet et qui fut l'animateur de recherches sans nombre. La phalange des élèves qu'il a suscités maintient et fait prospérer dans notre pays l'héritage spirituel de Burnouf. L'intérêt particulier accordé par l'école française au Bouddhisme de langue sanskrite et de développement septentrional n'a cessé de se manifester, en contraste avec la prédilection des Rhys Davids et des Oldenberg pour le canon pâli.

#### Le canon.

Établissons le schéma de cette littérature bouddhique canonifiée dont, théoriquement, chaque texte devrait, sous réserve de variantes, se retrouver en pâli, en sanskrit, en tibétain, en chinois.

L'ensemble, la « Triple Corbeille », Tripitaka, se répartiten trois sections : Corbeilles du Vinaya ou de la discipline; des Sûtras ou récits; de l'Abhidharma ou de l' « essence de la loi », c'est-à-dire de la métaphysique.

I. Vinaya. — Sultavibhanga (explication des sutras ou articles du prătimoksa). — Khandakâs (« sections » relatives à la vie journalière des moines et nonnes), Mahâvagga, « division principale » et Cullavagga, « division moindre ». — Parivăra (recueil tardif de textes détachés et de tables canoniques).

II. Sūtras. — 5 collections (nikāya): la longue, Dīgha (34 sūtras); la moyenne, Majjhima (152 discours ou dialogues); la composite, Samyutta (56 groupes de sūtras); la numērique, Anguttara (où chaque section contient un morceau de plus que la précédente); la moindre, Khuddaka (textes plus courts). Cette dernière contient des textes de grande importance: le Khuddakapātha (textes brefs); 2e Dhammapada (la loi en sentences); 3e Udāna (les « aspirations » spirituelles); 4e Itivuttaka (Logia du Bouddha); 5e Sattanipāta (sections de moindre ampleur); 6e Vimānavatthu et 7e Petavatthu (histoires de palais divins et de fantômes); 8e Thera et 9e Thertgāthā (stances des moines et des nonnes); 10e Jātakas (Vies antérieures du Bouddha); 11e Niddesa (commentaire partiel du Suttanipāta); 12e Patisambhidāmagga (texte

d'Abhidharma); 13º Apadána (a Exploits » de sainteté); 14º Buddhavamsa (légendes sur 24 Bouddhas antérieurs au Cákvamuni); 15º Cariyāpitaka (35 Jātakas montrent comment le Cakyamuni parvint à posséder les dix perfections).

III. Abhidharma. - 1º Puggalapaññatti, théorie de l'individualité : 2º Dhâlukathá, exposé des éléments, ou facteurs qui conditionnent les phénomènes psychiques; 3º Dhammasangani, dénombrement des phénomènes; 4º Vibhanga, fragments du même ordre que la section précédente; 5º Patthana; 6º Yamaka (questions posées sous formes positive et négative): 7º Kathávatthu (manuel de controverse à l'usage des moines).

Tel est le bilan du canon en langue pâlie. Ses parties les plus anciennes sont les deux premières corbeilles; l'abhidharma, un « supplément », une recherche quintessenciée à propos de la loi, vint après comme approfondissement de la doctrine impliquée dans les suttas (sanskrit : aŭtra). Ainsi le Kathavallhu passe pour œuvre de Tissa Moggaliputta, docteur du mº siècle avant Jésus-Christ. La plupart des textes ci-dessus énuméres devaient exister en ce temps, notamment sous Açoka, lorsque l'empereur convia la grande assemblée bonddhique de Pătaliputra. C'est alors que se cristallisa la production « abhidharmique » désormais constitutive d'une corbeille spéciale.

Une abondante littérature, pâlie encore, mais extérieure au canon, vient à la suite de ces textes et en grande part les commente : le Milinda pañha, « Questions du roi Ménandre » si caractéristique de l'activité spéculative des sophistes indiens des no et per siècles avant Jésus-Christ ; les Kathas (Attha et Nidánakathás), explications de játakas ; les gloses de Buddhaghosa, le grand commentateur du ve siècle de notre ère Samantapāsādikā, Sumangalavilāsint, (Visuddhimagga, Papañcasûdani, Sárallhapakásini, Manoralhapárani); deux chroniques singhalaises, le Dipa et le Mahavamsa, etc.

### Littérature du Mahayana.

Enumérons à présent les œuvres capitales non pâlies, principalement sanskrites, qui furent souvent attribuées à un prétendu Bouddhisme septentrional comme si les littératures sanskrite et pâlie s'opposaient foncièrement et originairement à la façon du nord et du sud de l'Inde. La plupart deces livres ressortissent au Mahâyâna ou marquent la transition entre le Petit et le Grand Véhicule. Aucune n'est antérieure au 1<sup>est</sup> siècle de notre ère.

Le Mahavastu et le Lalitavistara sont des biographies légendaires du Bouddha; le premier appartient aux Mahasamghikas Lokottaravadins (101 siècle), le second aux Mahayana Sútras. Le corpus de ces sútras renferme une foison de textes où le mythe et la métaphysique s'associent : Saddharmapundarika (Lotus de la Bonne Loi) (début du mª siècle), Karandavyūha (fondamental pour le culte du bodhisattva Avalokitecvara), Sukhāvattoyūha (apologie du paradis du Bouddha Amitabha), Gandavyūha - Avatamsakasūtra (éloge du bodhisattva Mañjucri), Karunapundartka (Lotus de la compassion), Lankávatára (prétendue visite du Cákyamuni chez Răvana, le roi de Ceylan), Daçabhūmiçvara (exposé des 10 « terres » par lesquelles on s'achemine vers l'état de bouddha), Samādhirāja (le roi de la concentration), Suparnaprabhása (la splendeur de l'or), Rastrapalapariprechà (la question de Rastrapala : explications sur l'état de bodhisattva). La plupart de ces ouvrages furent traduits en chinois du rye au début du vne siècle. Au commencement du Grand Véhicule se situe la littérature de Prajñaparamita (1er et 11e siècles), la « Perfection de Sapience », qui ouvre la voie aux puissantes philosophies, celle des Madhyamikas (Nagarjuna, puis Aryadeva, entre 150 et 250) et celle des Yogacaras (ve-vire siècles), que précède la forte personnalité d'Açvaghosa (nº siècle).

1

Cette immense production religieuse et philosophique s'échelonne sur au moins huit siècles à partir de l'époque du Bouddha. Elle surgit au Bengale, sous forme d'apostolat moral; s'étend à l'Inde brahmanique du Haut-Gange et à toute la région ouest, du Gujerate au Cachemire; à l'aube du Mahàyana, elle a son centre à l'extrême nord-ouest, au contact de l'Iran soit persan, soit sérindien. Son essor vers l'Extrême-Orient et sa pénétration au Tibet, d'autre part son exportation aux colonies indochinoises et indonésiennes confirment le caractère universaliste au moins autant qu'indien de la pensée animatrice. La conquête de la Chine et du Japon par cette pensée sera une des plus puissantes manifestations d'humanisme qu'ait enregistrées l'histoire.

Le seul Bouddhisme dont nous devions traiter dans le présent chapitre est celui des premiers siècles, jusqu'aux abords de l'ère chrétienne. Le canon pâli fournit jei la principale source.

### Le dogme.

La pierre angulaire de la doctrine consiste en quatre « nobles vérités » (àryasatyàni), qui, selon le sermon de Bénarès, forment la loi (Mahāvaggu, I, 6, 17-29, et Samyutta, 56, 11). Les voici: le Tout ce qui existe est assujetti à la souffrance; — 2º L'origine de la souffrance réside en les désirs humains; — 3º La suppression de la souffrance vient de la suppression des désirs. — La voie qui conduit à cette suppression est le « noble octuple sentier »: rectitude d'intuition, de volonté, de parole, d'action, de vie, d'aspiration, de pensée, de concentration. Ce sentier a conduit le Maître « au repos, à la connaissance, à l'illumination (bodhi), au nirvàna ». La doctrine se présente donc fondée aur une expérience : le bienheureux a

découvert non un aspect de l'être, mais une voie; et il se consacre à montrer cette route. Le simple croyant s'y engagera sur la foi du Bouddha et s'acheminera ainsi vers le salut; mais la délivrance proprement dite ne s'obtient que comme le Mattre l'a gagnée: par le même acte de compréhension qui fit de lui un Illuminé. Encore faut-il en plus que s'épuise le karman accumulé: l'illumination conquiert en droit le nirvàna, mais ne le réalise pas encore en fait.

J. Przyluski estime que le Bouddhisme tout à fait primitif promet le ciel (svarga, brahmaloka), non pas le nirvana (1). Le principal argument à l'appui de cette allégation se tire d'un édit où Açoka prévoit le svarga comme rétribution des fidèles. Ce témoignage si exotérique ne semble guère convaincant : un monarque s'adressant à la foule peut négliger les précisions d'une expérience métaphysique exceptionnelle. Au surplus, la Gliá nous assure que l'accès au Brahma est un nirvâna (Brahmanirvanam, V, 24); car il y a extinction de notre individualité dans cette fusion avec l'absolu, tout comme dans l'experience proprement « bouddhique » par laquelle se dissout cette individualité. Ceci scul paraît incontestable : la plus ancienne notion du nirvâna possède un contenu moral bien plus que métaphysique. Pour en finir avec la servitude, il est nécessaire et il suffit d'extirper le désir égoïste. Tel devait être le thême constant des premières prédications.

A Mathura ou ailleurs, le Bouddhisme nouveau-ne ne tarda guère à entrer en contact avec la pensée brahmanique; et il lui fallut pour se défendre contre elle se donner des dogmes antibrahmaniques. Il découvrit que la négation de l'égoïsme est une an-âtmată qui nie l'âtman des pândits. Il dut chercher à expliquer la structure de ces existences dont il se bornait d'abord à dire qu'elles sont d'outre en outre douleur. Il fallut s'aviser d'une physique des phénomènes, dont la dissociation méthodique equivaudrait à la réalisation du salut. La philosophie ainsi construite, on la prêta, bien entendu, à l'initiateur de la secte, et l'on prétendit que, pour jouir de la suprême illumination, le sage des Çâkyas avait réussi un prodigieux exploit spéculatif.

Cette promesse métaphysique est le fameux raisonnement des douze conditions (nidânas), qui relie par dix intermédiaires jugés nécessaires et probants la misère à l'ignorance. Il y a dans les Upanisads de nombreux arguments qui se présentent, pour l'enchaînement des termes, de même façon : une cascade de conditions qui se régissent dans un certain ordre. D'autre part, l'idée de rattacher la souffrance à l'ignorance n'est pas sans amorces dans le Brahmanisme archaïque. Ce qui est neuf, c'est la démonstration de ce thème par une argumentation dont la valeur logique passe pour absolue.

Douleur (duhkha), vieillesse (jara), mort (marana) : voila l'état de fait, le point de départ de l'intense réflexion qui va faire un Bouddha. Pourquoi mourons-nous? parce que nous sommes nés (játi, naissance). Pourquoi nés? mourir et naître sont deux mondes alternatifs de l'existence (bhava), disons mieux : du devenir. Pourquoi devenons-nous? parce que nous éprouvons de l'attachement (upâdâna) pour ce qui entretient notre existence. De là vient que se maintiennent les agrégats (skandha) physiques ou psychiques dont nous sommes constitués ( car, n'ayant rien de substantiel, ni comme esprit, ni comme corps, notre existence se réduit à des groupements instables de phénomènes). Pourquoi tendre à nous approprier des choses extérieures? parce que nous avons soil (trana) de vivre. D'où vient ce désir ? de ce que, doués de sensation (vedana), nous recherchons les sensations agréables. D'où vient la sensation? d'un contact (sparça) entre nos organes et des objects; contact entre nos six sens (les cinq. plus le manas ou intellect) et six « domaines » (ayatana) objectifs. A quoi tient cette dualité organe-object? à ce que

toute individualité est nom et forme (nămarūpa), autant dire faite d'un élément subjectif ou conceptuel et d'un autre, objectif ou corporel. Comment sont possibles noms et formes p par la discrimination (vijñāna), à la fois opération cognitive et principe capable de connaître. D'où vient la discrimination p de résidus de notre expérience passée, qui forment en même temps des anticipations de notre expérience future : les samskāras, notion qui vise à la fois ce que nous appelons, nous autres, habitude, mémoire, hérédité, facultés innées, subconscient. Et à quoi attribuer ces dispositions latentes p à l'ignorance (avidyà). Elles viennent de ce que nous croyons être — erreur souveraine (faute morale et péché métaphysique) — alors que seulement nous devenons et qu'il n'y a en nous rien de consistant ni de durable. Nous nous supposons un âtman, un absolu, alors que nous sommes pétris de relativité.

Cette laborieuse analyse des phénomènes, pleine d'obscurités pour nous, Européens, n'est guère moins ardue pour une intelligence indienne, puisqu'il fallut, chez le Bouddha, une concentration à nulle autre parcille pour l'effectuer, et qu'au surplus cet enchaînement ne peut paraître décisif qu'à une intelligence mure pour l'intégrale compréhension, grace à des progrès poursuivis à travers de nombreuses vies. L'historien de la philosophie, moins prêt à s'émerveiller, trouve là une sorte de sorite dans lequel se cherche la logique indienne. Mais cet argument a dans le Bouddhisme une immense portée. De 12 à 1, il fonde la misère humaine; de 1 à 12, il révêle l'unique moyen de salut, il delivre par le connaître. En sachant comment s'entretient le désir, on sait comment le détruire, et la douleur avec lui. Aussi le Bouddha, durant la nuit de l'Hlumination, et dans la posture béate, au demi-sourire triomphant, qu'a glorifié la statuaire, se complait-il à ruminer alternativement dans les deux sens la formule salvatrice.

Cette théorie de la « production conditionnée » des phénoménes (pratityasamutpada) offre, dans les textes, maintes variantes, mais toujours elle établit la connexion souffranceignorance. Toujours elle témoigne d'un phénoménisme, d'un
relativisme qui suggérent aux Européens ceux de David Hume.
La volonté d'exorciser la substance, soit matérielle, soit spirituelle, et de n'admettre comme causes que des antécédences
relatives à des séquences, n'est certainement pas moins résolus dans ce système que dans celui de l'illustre Anglais.
Obstiné à suivre une « voie moyenne » entre le réalisme et le
dogmatisme nihiliste, le Bouddha se refuse à reconnaître ou à
nier un absolu quel qu'il soit, chose ou âme. A ses yeux notre
existence comporte des groupements toujours instables de phénomènes sans cesse apparaissants et sans cesse évanouissants,
qui sont de cinq sortes : formes matérielles (rûpa), impressions agréables ou pénibles (vedanà), perceptions (samjāà),
discriminations (vijāāna), tendances (samskāra).

Des discussions épineuses surgissent aussitôt, pour concilier avec l'essentielle morale bouddhique cette philosophie qui peut-être dépasse le but en vue duquel on l'a construite. S'il n'existe pas d'âme humaine substantielle, qu'est-ce qui transmigre de corps en corps, de vie en vie? Est-ce une ame « relative », non absolue? ou un stock de karman, instable par définition, puisqu'à la fois il disparaît en s'épuisant et se reforme en agissant? ou encore l'effet de la dernière pensée, qui déclancherait par delà le trépas telle existence future ? Toutes ces solutions, et d'autres aussi, seront esquissées. Le bouddhisme ancien s'abstient à dessein de prendre position sur de telles questions, oiseuses parce que sans rapport avec la conduite humaine : un agnosticisme décidé en ce qui concerne l'ontologie fait contrepoids à cet intellectualisme non moins décidé qui fonde la délivrance sur une certaine connaissance ; celle des conditions de la servitude.

#### CHAPITRE III

## LE BRAHMANISME HINDOUISANT (V\* SIÈCLE AVANT — I\* SIÈCLE APRÈS JÉSUS-CHRIST.) RELIGIONS DE VISNU ET DE CIVA

La littérature brahmanique contemporaine des âges où se constitue le canon bouddhique n'offre plus ce réalisme hirsute et naif qui régnait dans les Brâhmanas et dans les deux plus anciennes Upanisads. Elle revêt un caractère pleinement classique comme le sanskrit dans lequel s'exprime son inspiration. La pensée religieuse ou philosophique y contenue présente une extrême variété d'aspects qui reflète un immense enrichissement de la culture. Quoique tenues à l'écart comme hétérodoxes, les sectes jaina et bouddhique ont contribué à ce renouvellement de l'esprit : elles implantent dans l'orthodoxie même la croyance à la transmigration et une notion du karman analogue à la leur; elles imposent à l'orthodoxie même comme problème de premier plan le problème de la délivrance.

Non seulement le Bouddhisme agit — fot-ce par contraste — sur la pensée brahmanique, mais un facteur jusqu'alors extérieur au classicisme y conquiert sa place, une place capitale : les religions populaires. Si les Brâhmanas furent la production spécifique des brahmanes, les épopées, celle des ksatriyas, la foule, mixture de vaiçyas, de çûdras et de populations non aryennes, avait sinon sa littérature, du moins ses croyances, cultes et traditions. Autant d'éléments qui, moyennant une adaptation, vont s'intégrer à un certain Brahmanisme

syncrétique auquel on donne de nos jours le nom d'hindouisme.

Les Upanisads de moyenne ancienneté d'une part, le Mahâbhārata d'autre part fournissent sur cet éclectisme orthodoxe les textes essentiels. Mais des thèmes similaires se trouvent dans Manou (Mānava Dharmaçāstra), dans le Rāmāyana et dans les sections les plus vieilles des textes parāniques.

La théorie archaîque du sacrifice pèse de moins en moins sur l'ésotérisme des Upanisads. A la faveur de cette singulière conviction, que le sacrifice des sacrifices est la connaissance, la technique rituelle tend à s'effacer devant une gnose : jūāna, ou prājūa, bientôt prajūā. On commença par admettre que l'intelligence est moyen de salut, parce qu'elle discerne le relatif et l'absolu, l'apparence et le réel : ceci parallèlement à l'intellectualisme bouddhique. Mais on en vint à tout considérer, le relatif et l'absolu, comme intérieur à la fonction de connaissance, et ainsi se forma une gnose, de même que celle de l'alexandrinisme syrien procédait du postulat péripatéticien d'après lequel le vesc est, en quelque façon, toute réalité.

Au type d'intelligibilité classificatoire du premier Brahmanisme se substitue peu à peu une conception évolutionniste qui rattache les uns aux autres par un même dynamisme les divers principes cosmiques ou intellectuels. Toute la théorie de la nature dans le système sâmkhya témoignera de cet évolutionnisme. Rien de plus contraire aux hiérarchies statiques des Brahmanas et au matérialisme souvent atomistique de la primitive physique. Et de même que dans notre Occident le prestige accordé à l'hypothèse de l'évolution résulta de l'importance attribuée à l'idée de vie, c'est l'intérêt attribué à cette idée qui suscita, parmi beaucoup plus d'éléments non panthéistes qu'il n'est traditionnel d'en reconnaître dans l'Inde depuis Deussen, des panthéismes toujours renouvelés.

Dans ces panthéismes velléitaires plus que systématiques,

l'orthodoxie trouva un moyen de défense contre l'hérésie jaina ou bouddhique. Le principe de cette hérésie consistait en une appréciation pessimiste de la vie, en l'affirmation que l'acte humain engendre une sorte de péché originel. L'ésotérisme orthodoxe oppose à ces sombres convictions la sérénité d'une philosophie selon laquelle le relatif ne diffère de l'absolu que comme l'apparence diffère du réel; selon laquelle, par conséquent, pourvu que nous remplacions l'ignorance par le savoir, la délivrance ne saurait nous échapper, puisque nous ne fûmes jamais qu'en apparence asservis. Ne perdons pas de vue néanmoins qu'hérétiques et orthodoxes ne se placent pas sur le même terrain, et que, par suite, le sens inverse de leurs thèmes ne permet pas qu'on les renvoie dos à dos : les bouddhistes sont résolus à s'abstenir de toute ontologie, et en fait nient l'absolu ; les brahmanes des Upanisads, ivres d'absolu, fondent dans l'être la vie comme la connaissance. Pour parler allemand, les uns sont des Erkenntnistheoretiker, les autres des Dogmatiker.

Le brahmanisme dejà hindouisant, qui fleurit aux abords de l'ère chrétienne, diffère de l'ancien par le fait qu'il ne se réduit plus à une exégèse des Védas : tâche qui incombe désormais à une discipline spéciale : la Mtmamsa, dont il sera question plus loin. Il est tout pénétré par l'influence d'une ascèse étrange, le Yoga, qui n'est pas encore devenu système philosophique, mais qui prétend obtenir, par une certaine manière de vivre, la réalisation de l'absolu. La vie organique s'expliquant par la circulation des souffles, une gymnastique respiratoire fournit la clef du salut. Voici comment : régler inspiration et expiration permet de concentrer l'esprit, à la fois en le vidant de son contenu fourni par l'expérience sensible, et en assouplissant l'attention volontaire. Concentré, devenu, selon la métaphore, dense et dur et perçant, comme le diamant, cet esprit se dégage des conditions physiologiques et, dans la même mesure, se retrouve ce qu'il doit être, omniscient, au

omnipotent, libre, créateur à sa guise; bref, possesseur d'efficiences qui semblent au vulgaire des pouvoirs surnaturels. Bien qu'une telle contraction du principe pensant n'ait, en principe, rien de commun avec la science védique, vidyă, toute conception indienne du savoir portera la marque indélébile de ce Yoga, en ce que le savoir impliquera toujours, au sens le plus réaliste, une aptitude à la réalisation.

### Théisme : Çiva, Visan, Krsna, Råma.

Tradition védique et Yoga, en se combinant, aboutissent. dans les Upanisads moyennes, à la mise en parallèle, même à l'identification, des feux sacrificiels et des souffles. Ainsi la morale individuelle devient, au propre, un sacrifice, et la physique du cosmos, une ascèse. Ceci apparatt nouveau et paradoxal. Jusqu'alors la notion de salut n'avait de sens que pour la conscience individuelle; désormais elle en aura même pour la conscience universelle : ce grand Purusa, le géant cosmique dont les parties du monde sont les membres, ne sera pas seulement un âtman béat et serein, mais un grand Yogin guide et soutien des âmes en effort de délivrance; il transcende la nature (prakrti) et son activité décevante. comme l'âme humaine, peut transcender les fonctions biologiques. L'absolu ne se borne pas à être : il entre en sympathie avec l'effort humain. Par là s'ouvre la voie vers deux thèmes caractéristiques de l'Hindouisme : un premier principe métaphysique périodiquement incarné en des sauveurs du genre humain; un piétisme dévot qui rattache le relatif à l'absolu non par la connaissance, mais par le sentiment. L'universelle substance, l'universelle origine, l'universelle fin prend l'allure d'un dieu, au sens judéo-chrétien de ce mot. Le neutre Brahman se mue en le masculin Brahma, et en des formes divines plus concrètes, ayant une personnalité. Le lien religieux tend vers l'intimité d'âme à âme, ao lieu de consister en une résorption de l'individu dans le non-individualisé. C'est sous le signe du Yoga que s'opèrent de telles transformations. L'ascète exerçant cette discipline, le yukta, était au sens propre et originel « joint » avec lui-même par maîtrise de ses fonctions vitales comme est « jointe » une roue par l'insertion des rayons dans le moyeu. Un sens secondaire et ultérieur est « uni » non à soi-même, mais à un principe supérieur; autrement dit : en communication avec Dieu. Dès lors c'est par l' « union » à Dieu que l'âme acquiert son « unité » ; elle vise moins à réaliser l'absolu qu'à y atteindre et à fusionner avec lui. Le Yoga devient théiste et entraîne peu à peu vers le théisme sinon les philosophies, du moins les religions.

Le dieu-ascète par excellence est Civa, en lequel ses fidèles reconnaissent un « seigneur », Îçvara. Ce dieu a des origines védiques : il dérive de Rudra, qui décime mais aussi préserve les troupeaux : principe de destruction qui peut mériter son épithète euphémique : le Bienveillant (Civa). La bhakti, cette adoration confiante qui forme dans le Yoga, désormais, un moyen desalut, s'adresseà Civa - ainsiqu'en témoigne la Cvetacvatara-Upanisad, - avant de s'adresser, comme dans la Gita, à Vâsudeva-Krana. Tandis que le mysticisme, usant de son symbole pastoral favori, se complaît à rattacher le fidèle au divin maître comme un troupeau, paçu, à son berger, pati, l'érotisme populaire se montre surtout sensible à l'aspect générateur du Dieu, qu'il révère sous les espèces du phallus, le linga. Il faut s'habituer à constater des oppositions de ce genre quand on analyse de vastes monuments religieux auxquels ont coopéré des populations très frustes et des éléments plus raffinés. Peut-être la figure classique de Civa résulte-t-elle de la combinaison d'un dieu indigene, non aryen, de la fécondité naturelle avec le dieu védique Rudra. L'époque indo-grecque, certes plus temporaire que la mixture hindoue, n'atteste-t-elle pas une confusion entre Civa et Dionysos ? Ce

premier dieu qui fut Dieu, Mahâdeva, en contraste avec tant de formes divines indiennes qui se réduisent à des aspects limités de la nature, peut par là même assumer à la fois la forme d'un Priape obscèneet celle d'un austère « digambara ». Le Çiva dansant, créateur par la magie de son rythme, se situe à égale distance entre les simples énergies naturelles, symbolisées par ses épouses, et la farouche pureté d'un esprit transcendant.

Par sa primitive fonction destructive, par sa forme secondaire d'ascète rigide, Giva figure l'aspect redoutable du divin. L'aspect aimable s'incorpore à divers demi-dieux peu à peu agglomérés en une entité unique, celle d'un autre Mahâdeva, Visau. L'inspiration ksatriya domine parmi les légendes de ce cycle, qui se localisent au nord-ouest de l'Hindoustan, dans une région en tout cas plus occidentale que celle où parurent jainas et bouddhistes.

Pănini, qui vivait sans doute au ve siècle avant Jésus-Christ. mentionne des Vasudevakas et Arjanakas, sectateurs des heros Vasudeva et Arjuna, dont les gestes furent giorifiés par le Mahabharata. Dans les premières années du 119 siècle avant notre ère fut érigée en l'honneur du même Vasudeva la colonne de Besnagar (sud du Gwalior), par le Grec Héliodore de Taksaçila, envoyé comme ambassadeur en cette contrée. A Ghasundi (dans l'Udaipur), une inscription d'environ - 150 mentionne un édifice élevé en l'honneur de Samkarsama. et de Vâsudeva, deux héros dont le premier était frère ainédu second. Or Vâsudeva n'est qu'un autre nom de Krsna. Vers la même date, en effet, Patañjali, dans son Mahabhasya. cite un vers ainsi conçu : « Puisse s'accrottre la puissance de Krana, accompagné de Samkarsana la II existait donc au nº siècle et auparavant un culte de demi-dieux dont les dévots, selon le témoignage des monuments de Besnagar et de Ghasundi, se proclamaient bhagavatas, sectateurs du Bhagavat, expression qui se traduit par le Seigneur, ou l'Adorable, ou le Bienheureux.

Un nom plus ancien que Vâsudeva, et appliqué au même personnage, est Nârâyana; le Çatapatha Brâhmana désigne ainsi l'âme suprême, Purusa, en tant que fondement commun des hommes (nara). Appeler de la sorte Vâsudeva, c'est donc l'ériger en absolu.

Autour du nom de Krana gravitent de multiples légendes. Un des rais védiques, considéré comme ayant « vu » l'hymne 74 du 8º mandala, porte ce nom, qui se transmit à un gotra brahmanique mentionné par Panini (IV, 1, 99), Karsnayana. Le héros du Mahabharata, Krsna, devait être issu de cette souche. D'une partie à l'autre de l'épopée, ce personnage passe de la condition humaine au rôle d'un dieu à la fois immanent et transcendant. Plus explicite encore que la Gità du Bienheureux (Bhagavadgitā), le Harivamça tient Krana pour Vianu fait homme. Mais ce texte même (3808) montre Krana refusant de s'associer à l'adoration du dieu védique Indra et s'écriant : « Nous sommes, nous, des pâtres errant dans les bois; nos divinités à nous, ce sont les vaches, les montagnes, les forêts! » Est-ce un pâtre aryen ou un bouvier dravidien qui s'exprime de la sorte? Cette question, d'ailleurs insoluble, se pose d'autant plus que Krana signifie « noir », peut-être au sens de « nègre ». Le magnanime héros de l'épopée appartient-il à la même race que ce « blanc ». Arjuna ? Nous n'apercevons en tout cas aucune connexion entre le récit de la participation de Krsna à la guerre comme allié des cinq Pandavas et d'autres légendes relatives à ce Krana Vasudeva sauvé à sa naissance des prises du tyran de Mathura, Kamsa, puis élevé par les bergers et favori des bergères, enfin triomphateur et libérateur de sa ville. Les « enfances » mièvres et l'adolescence amoureuse du jeune bouvier (gopála) semblent relever d'un cycle indépendant, étranger à l'inspiration

ksatriya de l'épopée, postérieur aussi au début de l'ère chrétienne.

Nous sommes réduits à des conjectures pour deviner comment s'opéra le rattachement de ce trouble et complexe kranaïsme à la tradition de Visnu. Le Taittirtya Aranyaka (X, 1, 6) considère Nărâyana, Văsudeva et Visnu comme trois phases du même dieu. Déjà les Brahmanas tiennent volontiers pour le principal des dieux celui de qui les « trois pas » ont conquis les trois parties du monde et qui siège dans l'ultime séjour (paramam padam). Les Purânas font de lui l'esprit suprême. Il s'est pour ainsi dire assimilé, chemin faisant, les demi-dieux des cultes populaires ainsi que les héros des chansons de geste féodales. Sans doute les brahmanes ont-ils cru sauvegarder l'orthodoxie en annexant bien des mythes nouveaux, largement répandus, à la tradition d'une divinité védique, ce Visnu solaire qui règne au plus haut du ciel.

Râma est un thême de légendes plus tardif que Krana. Selon le Harivamça, il serait son frère; selon l'épopée dont il forme le centre, le Râmâyana, il naquit de Vianu, bien que, selon l'ordre naturel, il fût fils de Daçaratha, roi d'Ayodhyā. Sa force, sa bravoure, sa générosité, sa tendresse pour Sitā, son épouse, font de lui l'un des idéaux les plus chers à l'âme indienne. Destiné à immoler le bideux despote de Ceylan, Râvana, il appartient à la lignée des tueurs de démons. Les premier et dernier livres du Râmâyana, manifestement surajoutés pour encadrer la légende du héros, le présentent comme un dieu descendu sur terre.

#### Les avatars. Éclectisme.

Cette expression banale dans notre langue, « descendu » sur terre, exprime assez littéralement la notion des avatáras ou « descentes » par lesquelles l'Inde admit que Visnu se rend périodiquement participable à l'humanité. Reconnaissons là une croyance analogue à celle selon laquelle il y aurait un Jina ou un Bouddha spécialement affecté à chaque période cosmique. Prophètes et messies n'appartiennent pas aux seuls Hébreux, disons même aux Sémites. Ce type d'hommes semi-divins se fit jour dans l'Iran héritier de l'Assyro-Babylonie, ne fût-ce que par Zoroastre, et l'exemple de ce dernier a exercé une vaste, une profonde influence tant sur l'Inde que sur l'Asie centrale. La façon indienne de justifier les sauveurs providentiels, les montreurs de voie, consiste à les présenter comme amenés par la loi de l'universel karman, au lieu d'en faire des envoyés de Dieu ou des annonciateurs d'un ordre futur.

L'avatar le plus prestigieux est Krsna, que l'on n'a pas craint de mettre en parallèle avec le Christ judéo-grec, en raison d'une apparente ressemblance de nom. La seule analogie foncière se réduit à l'immense amour sous-jacent aux deux cultes; la Bhagavadgità n'a pas moins consumé de cœurs que l'Imitation. La valeur d'un acte réside non en son contenu, mais en l'intention d'agréer à Bhagavat; si toute œuvre, toute pensée le prend pour but, le salut est certain. Peu importe si le ksatriya y accède par sa fonction propre, la violence guerrière, ou le brahmane par la sienne, le sacrifice et la science, ou l'esclave par l'obéissance : tous les dharmas s'équivalent, pourvu qu'on les accomplisse en vue de plaire à Celui qui est origine et fin de tout. Voir Dieu en tout et tout en Dieu, c'est savoir. Rapporterà Lui seul chaque action, c'est, en absolue contiance, adorer.

Il ne semble guère, cependant, que nous devions supposer ici un contact de fait entre Chrétiens et Hindous. Certes l'histoire de Barlaam et de Josaphat s'introduisit dans le Bouddhisme. Peut-être ne précisera-t-on jamais l'élément positif que renferme la tradition selon laquelle l'apôtre Thomas aurait évangélisé le royaume de Gondopharès, et mérité la palme du martyr à Mailapur. Il se peut que des Chrétiens, surtout Nestoriens, aient traversé de bonne heure la Sérinde, mais à quoi bon, comme fit Grierson, imputer à des colonies chrétiennes établies dans les ports du sud l'importation du piétisme dévot, alors que, deux siècles environ avant notre ère, l'existence de Bhâgavatas sectateurs de Vâsudeva — Nărâ-yana — Krana — se trouve attestée dans le nord-ouest? Quoique étrangère au Brahmanisme primitif, la bhakti paraît bien un fait indigène.

Par allusion à une conception du ve siècle après Jésus-Christ, on a dit, et trop dit, que l'hindouisme vénère trois formes divines jugées équivalentes : la trimurti de de Brahmā, Visnu et Çiva. Bien pâle semble Brahmā en présence des deux grands dieux dont se réclament les religions rivales, visnuisme et çivaïsme. Cet ultime prototype de la caste brahmanique demeure faible abstraction, auprès des autres divinités si riches de contenu qu'elles déçoivent par leur incohérence, si chargées d'efficace sociale qu'elles servent de ralliement à deux sectes.

L'orthodoxie brahmanique mise à part, qui est d'ailleurs un système plus qu'une réalité, la vie religieuse indienne réside en la secte, groupement libre où s'unissent des individus sans ancune considération de caste ou de profession. Une tradition religieuse, une conviction sociale anime cette société, qui se peut fragmenter à l'infini selon les contingences de la foi ou des circonstances locales. Ce même émiettement que nous avons constaté dans la caste se retrouve dans la secte : les adeptes de Çiva ou de Visnu, loin de former deux blocs homogènes, s'éparpillent en une poussière de groupes. Rien d'ailleurs n'empêche un même individu de participer à plusieurs : ainsi les mêmes hommes furent souvent patrons des jainas et des bouddhistes, ou adhérents à un culte visnuite et à un culte civaîte. Ce qui retient le brahmanisme d'être une secte, c'est son adossement au dogme de la caste; mais l'hindouisme

qui prend sa suite consiste en un chaos de sectes, vaguement dominé par le patrimoine héréditaire de la tradition védique, apanage des brahmanes. On appartient fort bien, tout ensemble, à une caste et à une ou plusieurs sectes, quoique beaucoup de populations participent à des sectes sans relever d'aucune caste.

Gardons-nous donc de chercher de l'unité parmi les croyances ou les mœurs des adeptes de Visnu sous ses multiples avatars et de Çiva. Pour d'analogues raisons, ne nous étonnons pas des raccords imaginés afin de rendre parallèles, quelquefois équivalents, les deux grands cultes hindouistes. Le parti pris de les harmoniser se traduit dans maints passages du Mahabharata, tandis que les Upanisads se répartissaient souvent entre les deux inspirations. Transparente, l'allégorie du Harivamça (adh. 184-190) imagine un combat entre Çiva et Visnu, et termine l'épisode par une intervention de Brahmâ qui les met d'accord, affirmant leur unité foncière. Unité de syncrétisme dogmatique; diversité sans fin de vie concrète : rien de plus normal dans l'Inde.

## Les philosophies de la littérature épique.

Les attitudes philosophiques couvertes par le terme général de Brahmanisme, à l'époque envisagée, sont extrêmement diverses, comme les religions; à dire vrai les deux disciplines se distinguent à peine et sont l'une comme l'autre affaire de secte. Une philosophie, comme une religion, est une tradition collective concernant le salut et sa recherche. Le Mahâbhârata fournit un tableau très vivant des conceptions plus ou moins orthodoxes des derniers siècles qui ont précédé notre ère.

La vieille dogmatique sacrificielle se trouve éclipsée par des spéculations dont la bardiesse a été facilitée par l'irréligion des matérialistes, des sophistes, des sceptiques; la plupart des réflexions qui serviront de base aux systèmes qui se spécifieront ultérieurement se font jour déjà en un atomisme qui prépare le Vaiçesika, en un illusionnisme qui forme un pré-Védânta, en un Sâmkhya et un Yoga déjà très explicites. Les deux derniers systèmes n'ont pas encore leur structure classique : ils sont présentés comme équivalents, le Sâmkhya fournissant dans l'ordre de la théorie le même enseignement que le Yoga dans l'ordre pratique. Tels quels, ils dominent toute la réflexion philosophique.

Les innombrables traducteurs de la Bhagavadgità ont vulgarisé en Occident la notion d'un Samkhya « épique », c'est-àdire tel qu'il s'exprime dans l'épopée. C'est bien, comme son nom l'indique, une doctrine de l'énumération des principes ontologiques, selon l'ordre où ils se hiérarchisent : au plus has, le manas, esprit empirique ou xovy xiobyou qui recueille les données sensibles ; au-dessus, l'ahamkara, fonction du moi, le « je pense »; plus haut, la buddhi qui juge et décide. Voilà trois facultés appartenant à la nature, praketi ou pradhanam : leur fonctionnement relève de l'ordre matériel et une évolution les régit. Le pur esprit, purusa, les domine. Dans le Samkhya classique il planera en une transcendance (kaivalyam, isolement) absolue au dehors et au-dessus de la matière. Au stade actuel, quoique transcendant, il est aussi bien immanent, et les gunas ou qualités de la nature apparaissent volontiers comme en même temps ses qualités : il s'en revêt, il les met en œuvre; la réalité cosmique est son jeu, sa manifestation, pour ainsi dire sa création, au lieu de se réduire à une pure illusion comme dans le Védânta ou d'appartenir à un principe irréductiblement second et opposé, comme la Nature du Samkhya ultérieur.

Le Yoga épique diffère aussi du Yoga classique. Le sens du mot témoigne d'une déconcertante élasticité: toute pratique ou méthode s'appelle un yoga. Dans l'acception la plus stricte, le terme connote une gymnastique respiratoire et une concentration de la pensée, après arrêt de ses diversités ou de ses

1. A.

fluctuations. Ainsi atteint-on, en fait, cette pure spiritualite que le Sămkhya definit comme un Purusa degage, abstrait de toute contamination avec la nature. Ceci dit, pourtant, Sămkhya et Yoga devaientavoir beaucoup différé dans leur pré-histoire, pour que l'épopée syncrétique éprouvât un tel besoin de les proclamer foncièrement identiques. Rien de moins théiste que le Sămkhya définitif, où la transcendance de l'Esprits'affirme radicale; rien, sauf le Yoga primitif, qui prétendait réaliser l'absolu par une violence imposée à la nature humaine, sans aucun concours divin. Cependant ce fut le propre du Sămkhya et du Yoga épiques de s'accorder en un théisme dévot : tant pèse sur cette période la sentimentalité kranaîte.

Les philosophies qui portent le plus ingénument la marque de ce temps, c'est le Paçupata civaîte et le Pañcarâtra on Bhâgavata visnuite. Selon le premier, il faut discerner l'effet — le monde — et la cause : à la fois le Seigneur et la nature (pradhânam). Selon le second, l'Esprit suprême, affublé de ses gunas ou qualités, de ses vyûhas ou formes étendues dans l'espace, supporte et soutient toutes choses. Ces métaphysiques nous rappelleraient certains panthéismes de notre époque « Renaissance », si les dogmes ne se trouvaient noyés dans une confuse bhakti.

## Transformation de l'orthodoxie.

La décadence de l'orthodoxie brahmanique apparaît à tous égards. Moins on comprend les Védas, plus on leur substitue de la gnose, de la dévotion. Jainisme et Bouddhisme sou-lèvent de la réprobation, mais on accepte d'eux leur remplacement du problème ontologique par le problème de l'eschatologie. Faute de posséder la force pour les exclure, on admet les religions populaires en leur conférant un aspect tant soit peu védique, grâce au subterfuge des avatáras, grâce à de fantai-

sistes lignées de rsis, de pandits (savants), de gurus (maltres), qui rejoignent, dans un passé fabuleux, le temps des certitudes infaillibles, l'age d'or. Plus on consacre, comme authentiques, des nouveautés insolites, plus on compose de « puranas », où le moderne se rattache à l'archaïque par d'arbitraires « histoires anciennes ». - Sans doute aurait-on fait sa place dans l'orthodoxie même aux Bouddhistes, s'ils n'eussent honni la caste et contesté la divinité du brahmane. L'épopée donne l'impression d'un pot-pourri où sont entassés, pour être sauvés lors de quelque invasion extérieure, parthe ou çaka, les éléments disparates d'unecivilisation chaotique. De même les brahmanes, pour sauver leur prééminence, ont du accorder l'estampille de l'orthodoxie, en bloc, à de multiples éléments religieux ou sociaux aussi étrangers au contenu des brâhmanas qu'à celui des Védas. Qu'est-ce à dire, sinon que, dans la mesure où le Brahmanisme désigne, outre le contenu des brahmanas, toujours plus de facteurs« hindous », il se réduit de plus en plus à une forme. Disons même à une étiquette.

#### CHAPITRE IV

## LE GRAND VÉHICULE (MAHAYANA)

Du 1° siècle avant au vi° siècle après Jésus-Christ, les grandes initiatives de la spéculation indienne appartiennent au Bouddhisme, qui fait preuve d'un essor philosophique prodigieux. Le mouvement est mené par un bouddhisme assez nouveau, qui, vers le n° siècle, se distinguera nommément de l'ancien sous le titre de Grand Véhicule par opposition au Petit. Ces deux modalités de la réflexion bouddhique réagiront l'une sur l'autre jusqu'à ce que l'hérèsie étant éliminée de l'Inde propre, le Petit Véhicule se localisat surtout à Ceylan et dans certaines colonies (Siam. Birmanie), tandis que le Grand conquérait l'Asie Centrale et l'Extrême-Orient.

Les événements politiques et sociaux contribuèrent à cette transformation de la dogmatique. Ce n'est pas par hasard que le nord-ouest prit une part prépondérante à l'avènement du Mahâyâna: nous savons que ce côté fut toujours celui par où des éléments étrangers eurent toute facilité de s'introduire dans ce pays, et il y a une connexion entre l'apparition du nouveau bouddhisme et la réunion d'un grand concileau Cachemire sous Kaniaka. Les influences grecques, sémitiques, iraniennes, peut-être chinoises, ont créé du Sindh au Pamir une ambiance particulière, dans laquelle pénétra un Bouddhisme qui venait de s'assimiler, sur le Haut-Gange, ce qu'il pouvait emprunter au classicisme brahmanique.

En même temps que le dharma de la secte devenait moins « indien » parce qu'il se faisait plus universaliste, il devenait aussi « hindou ». Il n'y a la contradiction qu'en apparence. Les religions populaires, vaguement classées par nous autres, modernes, sous les rubriques de civaïsme et de visnuisme, tendaient à s'insinuer dans le dogme du Bouddha comme dans celui des brahmanes; et nous avons constaté le rôle des mêmes régions nord-ouest dans la formation du culte, par exemple, de Vasudeva. Visnu, divinité solaire, a de fortes attaches avec cette métaphysique de la lumière toujours vivace dans le monde iranien. Amitabha sera pour ainsi dire un dieulumière, et l'ouvrage de Senart montre de façon assez péremptoire à quel point la légende du Bouddha fut empruntée par un mythe solaire. Le Grand Véhicule ne sera pas seulement favorable à l'ontologie abstraite, il accueillera en masse, dans toute leur confusion, fables et superstitions de la mixture hindoue. Bref, le Bouddhisme aura ses Tantras et en quelque façon ses puránas. Que l'on en juge en comparant la biographie du Cakyamuni selon le Lalitavistara, à celle, combien plus rationaliste (nous ne disons pas plus historique), que renferment les suttas.

Dans des conditions et des milieux différents, l'intérêt spéculatif se déplace. A mesure que la communauté vivait en des époques plus éloignées de celle où avait prêché le Maître, elle cherchait à préciser la loi moins par son exemple direct ou son enseignement, que par réflexion abstraite sur les principes fondamentaux. D'où l'apparition et l'extension croissante d'une corbeille d'abhidharma, surajoutée à celles des sûtras et de la discipline. Ce raffinement sur le dharma, qui forme l'abhidharma, ne fait que croître jusqu'à ce que le Mahāyāna en consacre la prépondérance théorique. En d'autres termes, la propagande morale des âges primitifs passe au second plan, et a métaphysique au premier.

On a remarqué souvent, à la suite de S. Lévi, que la notion de la sainteté s'était transformée à l'approche de la constitution du Mahayānā. La délivrance personnelle ne paraît plus un idéal suffisant; dans son perpétuel effort contre l'égoîsme, effort par lequel il se définirait d'outre en outre, le Bouddhisme fait ici un nouveau pas en avant : le salut individuel
n'a de valeur absolue que s'il contribue au salut universel. Le
nirvâna de l'arhat doit être dénoncé comme une scandaleuse
exaltation du moi, s'il consiste en un sauve-qui-peut dans
lequel se soustrait de la misère une individualité. Au contraire,
il représente la fin des fins, s'il confère à son bénéficiaire
une aptitude infinie à répandre de la grâce, des bénédictions
sur la nature entière. Comme le christianisme, comme le
nestorianisme, comme le manichéisme, ce bouddhisme, moins
indien qu'interasiatique, signifie un élan, un zèle pour toute
l'humanité, elle-même solidaire, par les lois de la transmigration, avec l'ensemble du monde.

Les procédés mis en œuvre dans les spéculations nouvelles ont moins retenu l'attention que le contenu dogmatique. Ils tendaient, eux aussi, à l'obtention de résultats ayant une portée universelle. Deux prédominent: une certaine dialectique, et une sorte de concentration inspirée du Yoga.

### La dialectique. Nágarjuna.

Depuis ses origines, la prédication bouddhique s'apparentait à la façon d'argumenter des dialecticiens dont bien des textes épiques se font l'écho, et dont le Nâgasena du Milindapañha fournit le plus célèbre exemplaire. La nécessité de convaincre, tant pour propager la loi que pour réfuter le tradition védique, imposait aux premiers croyants une certaine dextérité de raisonnement. On sait que la loi ne s'établit pas par autorité, ni par révélation, mais par compréhension. Le nerf de cette logique où s'associent les procédés de l'apologète et ceux du rhéteur, c'est une application indéfiniment diluée de ces enchaînements de conditions dont le fameux argument des douze causes présentait un raccourci. La logique des boud-dhistes discute des faits ou des conditions, établit ou conteste

des séquences. Or, au 1er siècle avant notre ère, la dialectique verbeuse des suttas fait place à une littérature philosophique fort experte à mettre en évidence la relativité des dharmas, c'est-à dire des facteurs de l'existence ou des phénomènes paychiques. Mais cette relativité, au lieu de s'interpréter, comme, dans la doctrine antérieure, d'une façon dogmatique et constructive, en déterminations solidaires dont l'ensemble constituerait le savoir, on l'interprète désormais de façon négative et nihiliste, pour aboutir à ce thème sempiternel : une notion n'est pas notion, un signe n'est pas un signe. Il n'y a aucun caractère permanent ou constitutif dans aucune notion : par exemple, dans celles du soi, ou de l'être, ou du phénomène, et pas davantage dans le non-soi, le non-être, le non-phénomène. Donc toutes les idées s'équivalent dans une complète insignifiance, dans une commune vacuité : tout est vide, sans caractéristiques, indifférent (cûnya, animitta, apranihita). Une énorme littérature ressasse que, saisir cela, c'est la suprême Sapience, Prajna Paramita. Voici la logique érigée en « couperet de diamant », Vajracchedika, pour pulvériser la réalité, même phénoménale, des phénomènes. Effort inverse de celui qui, dans le Brahmanisme, cherchait des déterminations spécifiques - système Vaiçesika - ou de celui qui, dans notre métaphysique classique, reconnatt et précise des « essences » comme fondement des « existences ». D'ailleurs, chez nous aussi, bien des esprits ont estimé qu'il fallait couper court à la science pour laisser place libre à la foi, mais en termes de Bouddhisme une telle entreprise est insolite et grave, puisque jamais la foi, dans l'Inde, ne se conçoit en opposition à l'intelligence et que, pour le Bouddha en particulier, on ne saurait être vraiment sauvé qu'en comprenant. Ici, ce qui libère, c'est la persuasion de l'universelle vacuité.

L'une des deux écoles principales du Mahayana reprendra entre 150 et 250 de notre ère, dans l'Inde méridionale, ce dogmatisme négatif. Elle prétendra suivre la « voie moyenne », ce madhyama pratipad qui, dans le Bouddhisme primitif, s'abstenait d'affirmer et de nier pour demeurer délibérément dans l'agnosticisme ontologique. Afin de montrer qu'elle procède de cette inspiration, elle se proclamera Mâdhyamikă sous le prétexte qu'elle dit : ni oui, ni non ; n'empêche que la çûnyată, le thème de l'universelle vacuité, marque une invention du Grand Véhicule, car le Petit se bornait à renvoyer dos à dos le oui et le non et comportait un réalisme des phénomènes, qu'excluent de façon expresse les nouveaux dialecticiens, Năgărjuna et son disciple Aryadeva. Ceux-ci poussent l'intransigeance jusqu'à professer la futilité même des notions de servitude et de délivrance : leur définition du salut consiste à poser cette équation paradoxale : samsăra = nirvâna.

# La concentration. Acraghosa, Asanga, Vasubandhu.

L'autre voie dans laquelle s'orientele Grand Véhicule s'ouvre dans le sens du Yoga; ceux qui s'y dirigent prétendent se conduire en yogins ; d'où leur nom de Yogâcâras. Ils inaugurent une méthode qui prolonge l'ascèse des yogins au delà d'une réglementation des fonctions vitales, en une concentration spirituelle. Déjà le contrôle de la respiration donne une emprise sur l'attention. Que peut fournir une attention visant non pas à l'extension du connaître, comme dans notre psychologie européenne, mais à la simplification de l'esprit ? N'oublions pas, en effet, que le point de départ du yogin est l'arrêt de la pensée empirique et utilitaire (cittavzttinirodha). Une telle attention marque un effort pour muer l'énergie psychique en une sorte de perforatrice, d'autant plus aigué et perçante qu'elle se concentre et s'amenuise davantage. Par un procédé de forage, on atteindra des couches de plus en plus profondes de la spiritualité universelle, en se libérant des contingences d'espace ou de temps. Voilà ce que donne le Yoga, transposé en méthode métaphysique; du pouvoir plus que du connattre, une pénétration, puis une utilisation de la vie cosmique pour lui faire produire des mondes plus harmonieux, où l'esprit ne s'éprouve plus serf, mais libre et mattre. Par là, d'immenses développements philosophiques devenaient accessibles, grâce à un agir qui, celui-là, n'asservit pas, mais, au contraire, affranchit et crée. Conception de la métaphysique effarante pour les Européens, parmi lesquels seuls s'en approchèrent les plus lyriques, les plus futuristes des Romantiques allemands, par exemple ce Novalis qui, au rebours du rationalisme moderne, tient le roman pour plus vrai que l'histoire, la poésie pour plus juste que la science, et veut faire de la philosophie, délibérément, une magie.

A partir du début de l'ère chrétienne, quelques noms de personnages qui ne sont pas entièrement mythiques, jalonnent l'histoire de la pensée. Celui qui domine l'époque où se forma le Grand Véhicule est Açvaghoza, le contemporain de Kaniska et la principale autorité du concile qui se réunit sous le règne de cet empereur. Musicien, initiateur de la poésie sanskrite, brahmane de naissance devenu l'un des Pères de l'Église bouddhique, ce personnage est l'un des plus représentatifs de l'indianité. Non certes qu'il ait été l'auteur de toutes les œuvres qui lui sont imputées; du moins certaines, comme le Mahâyânaçraddhotpâda (« l'éveil de lafoi mahâyâniste ») se rattachentelles à son influence. Fût-il seulement l'auteur du Buddhacarila et du Sûtrâlamkâra, ce serait assez pour qu'il eût laissé une trace profonde et permanente.

Le Satralamkara témoigne d'un esprit nouveau: l'intention de mettre en littérature le contenu des satras bouddhiques, pour propager la foi du Bouddha dans l'élite brahmanique. Le Buddhacarita est une biographie du bienheureux sous forme de poème philosophique. Dans chacun de ces ouvrages, les thèmes du Grand Véhicule apparaissent. Ils se manifestent beaucoup plus systématiques dans le Maháyānaçraddhotpāda, dont la composition ne semble pas plus ancienne que le

mª siècle. Approfondissant la notion d'un Bouddha éternel, réalité métaphysique sous-jacente aux phénomènes, ce livre introduit une ontologie dans le bouddhisme, une quiddité (tathatā), lieu dans lequel se succèdent les existences (dharmadhatu) et matrice des êtres providentiels, sauveurs du monde (tathagatagarbha). Cet « Urgrund », cette « Weltseele » contient, en tant que « conscience réceptacle » (álayavijñāna), les germes dont les développements sont le karman des multiples esprits. Reconnaissons en cette métaphysique un bouddhisme accommodé à la manière de l'absolu brahmanique, tout comme les ouvrages authentiquement imputés à Açvaghosa témoignent de la volonté de rendre la loi du Bouddha intelligible et admissible aux esprits de culture traditionnelle. L'auteur de la Vajrasúci, peut-être Açvaghosa lui-même, n'en affirme pas moins qu'on est brahmane par la sagesse, non par la naissance. Tout, dans son œuvre, réelle ou supposée, concourt à rapprocher orthodoxes et hétérodoxes.

Aux me et ve siècles, en Gandhara, c'est-à-ure dans une région naguère hellénisée et toujours soumise à l'influence iranienne, s'épanouit la doctrine yogâcâra, dont le principal docteur est Asanga, l'initiateur d'un mouvement philosophique aussi puissant, aux retentissements aussi étendus que celui de Platon et d'Aristote. L'idéalisme institué par son Mahayanasatralamkara - titre inspiré de l'ouvrage d'Açvaghosa - par son Dharmadharmatavibhanga, par son Uttaratantra, par sa Sapladaçabhāmi, n'a pas seulement pris une place prédominante parmi le Grand Véhicule, mais aussi suscité de considérables réactions de la part du brahmanisme et conquis Chine et Japon. L'ascèse du Yoga, transposée en une dialectique spiritualiste aux perspectives infinies, conçoit la libération comme une conquête successive de « terres » (bhūmi), approximations de moins en moins infidèles de l'Esprit absolu. Le point de départ de cette équipée métaphysique est l'affirmation que tout phénomène (dharma) n'existe que comme opération de la pensée (vijñaptimâtra): thèse que vulgarise dans divers ouvrages, une fois converti au Mahāyāna par Asanga, son frère Vasubandhu. L'originalité de ce dernier est moindre; toutefois son rôle fut immense, car, dans sa carrière hinayāniste, puis dans son apostolat mahāyāniste, il composa de nombreux traités qui demeurèrent classiques. Les plus célèbres sont l'Abhidharmakoça, somme hīnayāniste; la Vimçikā et la Trimçikā mahāyānistes, démonstrations de l'idéalisme absolu-

#### Les secles.

Une rivalité extrêmement confuse met aux prises le nouveau bouddhisme avec l'ancien. Grand et Petit Véhicules recouvrent une foule de sectes, dont l'énumération irait loin, et ne deviendrait intelligible que si l'histoire de ces groupements pouvait être éhauchée. Il s'en faut de beaucoup. L'énumération varie non seulement selon les époques, mais selon les écoles. Cet écheveau ne se démêlera qu'après un défrichage méthodique des divers canons.

Les Mahâsâmghikas, partisans de la Grande Communauté, c'est-à-dire de la compétence à la fois des laïcs et des religieux, représentant un schisme qui fut imputé à chacun des trois conciles admis par la tradition (Râjagrha, Vaiçâli, Pâlaliputra). Ils s'opposent aux Sthaviras, les « Anciens », héritiers de la tradition qui remonte à la prédication même du Bouddha. Ils relèvent de l'Inde orientale.

Les Sarvâstivâdins de Mathura, les Mûlasarvâstivâdins du Cachemire forment deux variétés d'une même secte qui, pendant des siècles, prédomina dans le nord, alors que les Sthaviras régnaient sur le sud et sur Ceylan. La branche cachemirienne se dit « authentiquement, radicalement » (mûla) sarvâstivâdin, et avoue ainsi son bourgeonnement ultérieur sur la souche primitive. Exposée aux influences occidentales, elle contribua pour beaucoup au Mahâyâna.

Si l'on ajoute à cette liste les Sammittyas, dispersés à travers le pays, on obtient les quatre écoles principales qui
dominaient les dix-huit sectes relatées par le pèlerin chinois
Yi-tsing en 692. Elles ont leurs textes traditionnels, leurs
patriarches préférés, leurs vues propres sur la discipline ou le
dogme. Avec le développement de l'abhidharma, les divergences spéculatives prennent une importance croissante.
Ainsi le commentaire entrepris à l'abhidharma lors du concile
réuni sous Kaniska, la Vibhàsà, donne lieu à la formation des
Vaibhàsikas, surtout cachemiriens; une glose magistrale de
leur doctrine est cet Abhidharmakoça de Vasubandhu dont
L. de la Vallée-Poussin a élaboré une si méritoire traduction.
Aux Vaibhàsikas s'opposent les Sautrântikas, plus fidèles à l'esprit des sûtras, secte fondée au u\* siècle par Kumăralabdha.

Les questions de discipline (vinaya) mises à part, ces écoles se différencient par l'interpétation plus ou moins phénoméniste qu'elles possèdent des dharmas — variétés d'existences ou faits de conscience, ainsi que par la conception qu'elles se font du Bouddha. Il s'ensuit des notions différentes du nirvâna.

# Métaphysique nouvelle.

Le postulat général qui distingue une doctrine bouddhique d'une théorie brahmanique est la négation de toute substantialité (an-âtmatâ), aussi bien des choses corporelles que de de l'esprit. Il n'y a donc que des phénomènes inconsistants, sans cesse en formation et en disparition, régis par la loi de causalité, ou, mieux, par un universel relativisme. Cette métaphysique excelle à décourager le désir, puisque rien n'existe au sens absolu du mot, et l'égoïsme, puisque le moi n'existe ni en soi, ni par soi. Mais peut-être aboutit-elle trop loin, car la théorie même du karman exige qu'une certaine continuité relie les phases successives d'une conscience dans une même vie et à travers les vies successives : force est bien que l'on

reconnaisse une sorte d'ame sinon substantielle, du moins phénomenale. Des lors, certaines théories inégalement réalistes de l'existence et de la perception se peuvent concevoir. Les pudgalavadins admettent une certaine réalité de l'individu (pudgala) en tant qu'agrégat de phénomènes. Presque tout le Hinayana est atomiste, non qu'il croie à des atomes substantiels comme ceux de Démocrite ou d'Épicure; mais il croit à des atomes relatifs, groupes de forces intermittents. De même il y a maintes nuances d'idéalisme ou de réalisme dans l'existence accordée aux dharmas, dont l'énumération et la classification défraient les traités d'abhidharma selon le Petit Véhicule. Tandis que les Sarvastivadins affichent un « réalisme intégral », les Vibhajvavádins, « discriminalistes», n'admettent comme existant que le présent et ce qui du passé n'a pas encore fructifié jusqu'à maturation : le reste du passé, ainsi que l'avenir, n'existent point. Dans l'ordre de la perception, ce sont les Vaibhasikas qui représentent le réalisme, à l'encontre des Sautrantikas, selon lesquels les objets extérieurs sont inférés, non appréhendés. Ces indications fragmentaires suffisent à montrer quelle complexité dogmatique nuancée à l'infini correspond au pullulement des sectes, et combien la philosophie bouddhique fut tonjours éloignée de l'homogénéité.

Entre le Bouddha pseudo-historique, sage humain qui découvre et révèle le secret des existences et le Bouddha mahā-yāniste, toujours plus approchant d'un absolu ontologique tel que celui des brahmanes, s'interpose toute une gamme de « sotériologies » qui confinent plus ou moins aux « théologies » populaires. Il y eut un « docétisme » du Bouddha comme de Jésus Fils de Dieu; et le Çâkyamuni qui met en branle la roue de la Loi se contamina des caractères de Visnu promoteur de la roue solaire. L'abhidharma du Petit Véhicule assigne au Bienheureux une fonction de salut universel; celui du Grand fera de la pensée du Bienheureux le lieu des esprits et le sontien

de l'ordre cosmique ; plus encore : l'instrument d'un prestigieux magicien. Le passage de l'une de ces notions à la suivante s'opère dans la théorie des trois corps (trikava) : selon l'éminence du disciple : Arhat ou Cravaka, Pratyekabuddha (Bouddhas pour eux-mêmes, non prêcheurs, pas encore dévoués au bien du monde) et Samyaksambuddha (complètement illuminés), le Mattre s'exprime en trois degrés du même enseignement, dans lesquels, pour parler comme Malebranche, il se rend participable d'une façon inégalement adéquate. Ces façons plus ou moins subtiles de prêcher la loi, dharma, sont l'équivalent de créations plus ou moins subtiles des phénomènes, dharmas ; car quel sens aurait la délivrance sans la production de ces apparences qui constituent le monde? Prêcher et créer sont deux aspects complémentaires de l'œuvre bouddhique ; par là, samsara et nirvana sont solidaires, comme l'envers l'un de l'autre. Celui qui sauve en même temps décoit, et celui qui décoit sauve. La vérité foncière étant ineffable, toute prédication n'est qu'approximation, donc, au moins à quelque degré, tromperie; mais les sortilèges d'un Bouddha, ce nirmâna qui correspond à la mâyâ de Varuna, comme au yoga de Krana, ne valent pas moins comme grace que comme création fanstasmagorique, puisqu'ils guident les créatures vers leur salut. Nirmānakāya, Sambhogakāya, Dharmakāya : voilā trois sortes de suprême vérité ou réalité.

# Mythologie.

L'infinie multiplication des Sauveurs, conséquence de la conception désormais abstraite et ontologique du Bouddha, est un trait du Grand Véhicule; le Petit s'était contenté d'admettre la pluralité des saints (arhats). Une autre conséquence du caractère abstrait que prend la « Bouddhaté » (comme nous dirions la « Divinité »), c'estl'importance croissante de la notion de « l'être de bodhi », ce « bodhisaltva » qui tient l'illumina-

tion, mais pas encore le nirvana, et qui, par suite, atteste l'acquisition graduelle des plus rares, des plus considérables perfections, de même qu'étant encore, si l'on peut dire, de ce monde, il y rayonne de vertus et de bienfaisances. Le Çâkyamuni ayant accédé au nirvana depuis un demi-millénaire ou même plus, les initiateurs du Mahâyâna imaginent d'autres êtres, en foule engagés sur la voie glorieuse de la définitive délivrance, et ceux-là deviennent les principaux prototypes de la « carrière bouddhique ». Après un quasi-théisme, un quasi-polythéisme envahit la doctrine.

La Bouddhaté éternelle, -- ce qu'ont de commun les Bouddhas foncièrement identiques, - prend l'aspect d'un arrière fond métaphysique, l'Adibuddha, Bouddha originaire. Cette notion se spécifie en plusieurs Bouddhas juxtaposés au Cakyamuni, par exemple Amitabha et Amitayus, Infinie Lumière et Infinie Durée, doublet l'un de l'autre, ainsi que le Bouddha de l'avenir Muitreya, encore présentement bodhisattva. Ces augustes personnages ont chacun son paradis, auquel aspirent leurs fidèles tout comme dans le vieux brahmanisme les ames pieuses pouvaient prétendre au cieloumonde de Brahma. La dernière penséeau moment de la mort décidant du destin des âmes, la dévotion se substitue, avec ce qu'elle comporte de sentiment et d'arbitraire, à l'intelligence de l'inéluctable karman. Ces formes de bouddhisme sont ainsi en grande part des religions nouvelles moins indiennes qu'iraniennes et interasiatiques. L'Extrême-Orient les accueillit avidement, car elles supposaient une moindre assimilation à l'indianité que l'intelligence du bouddhisme classique. Dès la dernière moitié du nº siècle devient accessible aux Chinois le Sukhavativyuha, base du culte d'Amitabha.

Une systématisation tardive complique encore la mythologie bouddhique. — De la concentration (dhyana) de l'Adibuddha procèdent — comme des hypostases gnostiques — cinq Bouddhas de concentration, dhyanibuddhas : Vairocana, Aksobhya, Ratnasambhava, Amitābha, Amoghasiddhi. Les Bouddhas. shumains s, mānusibuddhas, ne sont que leur transposition magique dans notre monde illusoire: Krakuccanda, Kanakamuni, Kāçyapa, Çākyamuni, Maitreya. En outre, de la meditation des Dhyānibuddhas emanent des Dhyānibodhisattvas, auxquels correspondent des Mānusibodhisattvas. Selon cette hierarchie d'abstractions la ligne spirituelle du Çākyamuni s'etablit ainsi: Ādibuddha = Tathatā = Çānyatā → Amitābha (dhyānib.) → [Avalokiteçvara (dhyānibodh.)] Cākyamuni (mānusib.) → [Ānanda (mānusibodh.)]. Le meilleur commentaire de ces abstractions indefiniment multipliées ne trouve dans la statuaire décorative qui couvrira d'enormes édifices de statuettes par milliers, chacune représentant quelque sauveur bienheureux.

L'intelligence des thèmes figurés par les arts plastiques requiert quelque initiation à ces mythes abstraits. La Mythologie asiatique illustrée publiée à Paris en 1928 (Librairie de France) peut être prise pour point de départ, mais il importe qu'on rattache tous ces types aux modèles grecs primitifs, introduits dans l'Inde par l'école du Gandhara, dont A. Foucher a si magistralement établi la décisive influence, de proche en proche, sur la moitié orientale de l'Asie. Avant d'être interprété à la façon d'un dieu de l'Olympe par des artistes hellenisants, le Çâkyamuni n'avait jamais été l'objet de représentation figurée. Les Indo-Iraniens au service des Kouchanes précisérent ensuite les caractères distinctifs auxquels devaient se reconnaltre, selon des canons bien arrêtés (pramánas) un Vairocana. un Amitabha, etc. ; Chinois, Japonais, Tibétains, Khmers ont adapté ensuite à leur génic propre ces types conventionnels. La plus surprenante de ces transformations est la mutation en une Madone, Kouan-Yin, par la piété chinoise, du bodhisattva Avalokiteçvara, ce grand charitable qui s'abstient de passer au nirvana pour se consacrer sans fin au salut des êtres.

Sur la notion enfin de la délivrance, les opinions se modifient

du Petit au Grand Véhicule. Le premier, tenté d'abord de définir la libération par l'illumination salvatrice, avait pour ainsi dire dédoublé la notion de nirvana en admettant qu'à la mort du Maître son karman avait atteint « l'extinction complète »: ce nirvana définitif est le parinirvana. Lorsque, dans le Mahāyāna, le Bouddha devient, par une sorte de retour tacite au Brahmanisme, un quasi-atman éternel, le nirvana apparaît comme un caractère permanent de cet absolu. Acquérir la délivrance équivaut donc à rejoindre le Bouddha, ce qui peut se prendre en termes de piétisme comme un ravissement dans l'amour divin, ou, en termes d'eschatologie, comme l'accès à un Paradis, la « Terre Pure ». Ainsi, au lieu que le salut consiste à dépouiller toute sensibilité en rejetant l'égolsme comme dans les premiers ages de la religion bouddhique, il se contamine de dévotion sentimentale et dégénère en recherche du bonheur. Seule l'austère abstraction des grandes métaphysiques fait contrepoids aux superstitions scabreuses des cultes populaires. En fait, le Mahayana introduit un troisième Véhicule, le Vajrayana, véritable Tantrisme bouddhique.

#### CHAPITRE V

## L'APOGÉE DE LA PHILOSOPHIE

1

# Les systèmes hrahmaniques (100-500).

L'hérésie bouddhique s'était adaptée au classicisme brahmanique en se donnant une littérature sanskrite et en se confrontant avec les épopées, les puranas, les dharmaçastras, les upanisads. Par réaction contre un Bouddhisme devenu savant et
lettré, le Brahmanisme va éprouver le besoin de codifier en
systèmes définitifs ses opinions jusqu'alors flottantes. De
fait, les systèmes orthodoxes se fondent parallèlement au
Mahayana. Non que la plupart ne soient beaucoup plus anciens
par l'inspiration, mais leur expression se précise ne varietur
en sûtras aussi condensés, aussi rigoureux que possible —
forme tellement abstraite et succincte que de semblables textes
requièrent aussitôt des commentaires. Plus que jamais, le
Brahmanisme va prendre l'aspect d'une scolastique. Il y
gagnera de se mieux défendre contre l'hétérodoxie.

Six systèmes principaux passent pour orthodoxes : les « vues », darçanas.

#### Parva Mimamsá.

Bien que l'âge védique s'éloigne dans la nuit des temps, la tradition des Védas demeure, au moins en principe, la raison d'être et le point de ralliement de la culture brahmanique. D'où l'intérêt permanent d'un système exégétique, la Púrva ou Karma-Mimāmsā, l'Investigation Première (1) ou Investigation des Rites.

Les sûtras de la Mîmâmsă, imputés au légendaire Jaimini, ne sauraient remonter au delà du u° siècle de notre ère, mais leur fond est plus ancien et concorde par le vocabulaire et l'argumentation avec l'œuvre du grammairien Kâtyāyana qui date du 10° siècle avant Jésus-Christ Ils sont commentés par une vetti du 10° siècle de notre ère et par le Bhâsya de Çabara, postérieur d'environ un siècle. Disons une fois pour toutes que la chronologie des sûtras des six darçanas, encore pleine d'incertitudes, a néanmoins été déterminée de façon approximative par comparaison avec la littérature bouddhique, grâce aux efforts combinés de Jacobiet de Stcherbatsky, savants auxquels l'indianisme est redevable de très importants progrès.

Le Mimāmsā est une analyse et une jurisprudence du dharma brahmanique. La recherche de la délivrance n'y intervient pas plus que dans les Védas, car le seul karman dont il y soit question est l'acte rituel. L'autorité des Védas se suffit à ellemême, sans aucun recours à quelque faculté de connaître ni à quelque raisonnement. L'exécution correcte des injonctions (vidhi) védiques produit une force « inexistante antérieurement », apûrva, qui entraîne rétribution de l'agent ici-bas ou au ciel. Cette notion fournit un certain équivalent du karman bouddhique ou jaina; mais mérite et démérite ne seront considérés comme instituant une servitude que chez les mimāmsistes tardifs Prabhākara et Kumārila (entre 650 et 750), dont la dialectique aboutit à faire de ce système un darçana comme les autres, conçu lui aussi en vue de procurer la délivrance, — ici cessation de l'union de l'âme à un corps.

<sup>(1)</sup> Par opposition à l'Investigation seconde, Uttarà-Mimanea, qui désigne le Vodanta.

## Vaicesika.

Les sutras du système Vaiçesika relèvent sans doute de la première moitié du n' siècle : ils paraissent être les plus anciens des sutras philosophiques. L'auteur auquel ils sont attribués appartient à l'ordre du mythe : c'est Ulûka le hibou, couramment appelé Kanada ou Kanabhuj (Kanabhaksa), le mangeur de grain, allusion à l'atomisme professé par sa doctrine. Chez les Jainas et dans le Hinayana nous avons signalé cet atomisme comme caractéristique d'une très vieille physique indienne. Ici les atomes cependant ne sont pas, comme dans le Jainisme, tous homogènes : ils différent en qualités ; et ils ont une existence absolue, non pas, comme dans le Bouddhisme, relative. Il en est de quatre sortes : de terre, qualifiés par l'odeur; d'eau, par le goût ; de feu, par la couleur , de vent, par la tangibilité. L'expression grecque d'atome ne doit pas nous faire illusion : ces corpuscules, qui ressemblent plus à ceux d'Épicure qu'à ceux de Démocrite, ne sont pas de la dureté absolue, mais de l'extrême ténuité : paramanu. Deux minimas primaires s'additionnent en minimas binaires, dvyanuka; trois binaires en un trinaire, tryanuka.

Le mouvement s'explique par divers principes. D'ahord l'âkâça, éther plutôt qu'espace, et kâla, le temps : deux facteurs dynamiques plutôt que deux milieux vides ou que deux cadres abstraits. Surtout le mérite et le démérite (dharma, adharma), c'est-à-dire une puissance invisible, adrsta (analogue à l'apûrva des Mimâmsistes), qui fait et défait les agrégats. Cette puissance créatrice des corps réside dans les âmes. Elle n'a pas une efficacité intentionnelle et pourtant on ne peut l'identifier à un destin aveugle, car le système vaiçesika professe, sinon au sens européen, la liberté, du moins l'autonomie de l'âme dans ses actes (kriyâvâda). La vraie liberté, au sens de délivrance, consiste au contraire à s'affranchir du corps, non

à le mouvoir. Voici comment elle se justifie. Normalement. l'homme, en taut qu'esprit, est fait d'un âtman, en principe absolu et infini, auquel se trouve joint un manas atomique, dont la fonction est de percevoir et d'agir par le moyen des organes corporels. Que cet âtman se reconnaisse étranger à ce manas et à ce corps, il sera délivré.

D'où la formation d'une théorie de la connaissance, qui comporte une doctrine des catégories et une doctrine des critères.

Dans ce réalisme, les catégories ne sont pas des types de jugement, mais des rubriques entre lesquelles se distribuent les choses (padârtha): substance (dravya), qualité (guna), action (karman), communauté (sâmânya), singularité (viçesa), inhérence (samavâya). Les trois premières concernent des objets (artha); les deux suivantes existent dans les choses, mais sont des relations appréhendées par l'intellect (buddhyapeksa); la dernière désigne une connexion, non accidentelle, mais intime et nécessaire. Le vaiçesika est une philosophie qui cherche en tout les spécificités (viçesa): la délivrance même repose sur la reconnaissance d'une spécificité: celle de notre âtman.

La doctrine des critères s'est imposée, avec les modifications en chaque cas opportunes, à tous les systèmes. Elle consiste en un relevé des modes corrects de connaissance (pramâna). Ils sont deux : la perception (pratyaksa) et l'inférence (anumâna) ; l'une appréhension directe, l'autre appréhension médiate, pour ainsi dire par transparence à travers une donnée perçue. Çabda, le son, était un mode correct de savoir pour les mimâmsistes, dont la philosophie repose toute sur la révélation sonore des hymnes; il n'en est pas un dans le présent système, du moins rentre-t-il dans la perception. Le nom primitif de l'inférence est laingikam, et indique une conclusion de signe (linga) à chose signifiée. Elle se diversifie selon que le rapport consiste en causalité, contiguïté, opposition d'extrèmes, coïncidence intrinsèque.

Cette physique et cette théorie de la connaissance furent incorporées au système suivant, dès la rédaction de ses sûtras; Vaiçesika et Nyāya conçus comme complémentaires fusionnèrent au xiº siècle, à partir de la Saptapadarthi de Çivaditya.

# Nyáya.

Les sutras du Nyāya, qui passent pour relater la doctrine d'un certain Aksapāda Gautama légendaire, relèvent de la première moitié du me siècle. Ils fournissent une technique du raisonnement. Celui qui sait argumenter évite la fausse connaissance, les vices, l'action, la naissance, la douleur : anchaînement de termes qui rappelle la série bouddhique des douze conditions. De la sorte, l'art de raisonner libère l'esprit, c'est-à-dire l'affranchit de la transmigration.

Les modalités du connaître ressemblent à celles qu'admet le Vaiçesika. L'âtman ne fait passer son intelligence de la puissance à l'acte que par utilisation de ses organes : buddhi, la pensée, et manas, le « sensorium commune »; mais, ce faisant, l'âme s'asservit. Il faut donc discerner deux efforts de sens contraire, visant chacun à comprendre, l'un qui enchaîne l'esprit, parce qu'il aboutit à le mettre au service de la vie, l'autre qui le libère, parce qu'il l'en détache. C'est dans l'ordre de la connaissance que s'opère soit cette compromission, soit cette purification de la spiritualité. Théorie de la conscience empirique et doctrine du salut impliquent chacune à sa façon la nécessité de savoir raisonner.

Perception et inférence ne sont pas, ici, les seules modalités correctes de connaissance (pramâna). Il y fautajouter l'analogie (upamâna), qui assimile un objet non connu à un déjà connu, et le témoignage (çabda). L'inférence est de trois sortes : pūrvapat, par l'antécédent, lorsque, ayant antérieurement vu du feu là où se trouvait de la fumée, on suppose derechef du

feu dans le cas actuel où l'on voit de la fumée. Cesaval, par le conséquent, lorsque, ayant reconnu qu'un grain de riz a été cuit, on induit que tous les autres grains de la casserole ont été cuits aussi. Sâmânyalo d'esta, par un caractère commun, lorsque, ayant reconnu que chez l'homme un changement de lieu suppose un principe de mouvement, on suppose dans le soleil un tel principe, parce que l'astre se déplace d'est en ouest. Par contre, de ce qu'un peuple a pour support un roi, il ne s'ensuit pas que les états de conscience aient pour substrat une âme, car la connexion du principe pensant avec les phénomènes n'est pas objet d'expérience.

Cet effort pour serrer de près le ressort intrinsèque de la connexion logique aboutit à un type de raisonnement qui offre quelque ressemblance avec le syllogisme d'Aristote. Déjà les Jainas avaient construit, à grand renfort de thèses, d'antithèses, d'analogies, d'objections, de scrupules, de réserves, un argument à dix membres, précieux à noter dans l'histoire de la logique, mais d'un maniement mal commode et encombrant (1). Les Naiyàyikas s'avisent d'un raccourci en cinq propositions:

Il y a du feu sur la montagne (pratijñá, assertion);

Parce qu'il y a sur la montagne de la fumée (hetu, raison); Tout ce qui renferme de la fumée renferme du feu: par exemple le foyer (udâharanam, exemple);

Or il en est de même ici (dans le cas de la montagne) (upanaya, application au cas particulier);

Donc il en est ainsi (nigamanam, résultat).

Ce raisonnement est un tissu d'observations portant sur des faits, non une déduction opérant sur des idées : remarque suffisante pour le distinguer du syllogisme. La différence apparaîtra mieux quand nous aurons confronté ce raisonnement avec celui que les logiciens bouddhistes des ve et vue siècles lui ont opposé, mais qui, en dépit des apparences, ne se ramène

<sup>(1)</sup> V. notre Philosophie Comparée, 11\* édit., 120,

pas davantage au type grec. Le caractère commun des systèmes nyāya et vaiçesika consiste en leur réalisme: il leur a permis de s'adapter l'un à l'autre pour mieux faire front, l'alliance une fois conclue, contre les principes idéalistes de l'épistémologie bouddhique.

#### Védánta.

La Mimamsa seconde (Uttara) ou Védanta, c'est-à-dire « achèvement du Véda », est le plus fameux des systèmes entre lesquels se partage la philosophie indienne. Non seulement il a été vulgarisé en Occident, au point qu'on a cru, bien à tort, qu'il résume toute l'indianité, mais de tous les systèmes orthodoxes il fut le principal héritier; il lui advint même de succéder au bouddhisme dont il conserva ce qui pouvait s'intégrer à l'orthodoxie.

Le thème central du Védânta est simple, même singulièrement pauvre: il se réduit à opposer le relatif ou l'illusion, mâyâ, à l'absolu, cet Âtman = Brahman des Upanisads. Cette conviction forme l'unité de tous les Vedânta qui se succédèrent depuis le vieux brahmanisme jusqu'à la pensée indienne de nos jours. Mais cette conviction, il faudrait tenir compte de la manière dont elle se présente, et la manière diffère selon les temps, les milieux, les écoles. De ce biais, malgré la vulgarisation qu'en a faite un P. Deussen, la pensée védântique est loin d'être connue avec exactitude, en Occident, selon ses étapes historiques. Trop souvent, à la suite de ce schopenhauérien, on a identifié à la légère le contenu des Upanisads, des Brahmasûtras, du commentaire de Cankara.

Parmi ces trois sortes de documents, les Brahmasûtras de Bâdarâyana occupent une place moyenne et centrale, en droit comme en fait. La critique du Bouddhisme qu'ils renferment atteste que leur composition se situe vers le début du v\*siècle. Or nous savons que les Upanizads classiques appartiennent

aux six derniers siècles avant Jésus-Christ, les deux plus anciennes étant sans doute prébouddhiques. D'autre part Çankara, le plus célèbre des commentateurs védântins, fut un contemporain de Charlemagne. Si l'on constate combien l'interprétation du Védânta varie du xit au xvit siècle, à travers les philosophies de Rămânuja, de Madhva, de Nimbârka et de Vallabha, on doit supposer qu'elle a pu différer beaucoup durant les quinze siècles environ qui séparent la fin de l'ère a védique » de l'époque où vécut Cankara.

Les Upanisads les plus anciennes ne renferment pas « une» philosophie, mais l'amorce des diverses philosophies autant que du Vedânta. Celles qui sont exclusivement védântiques portent un caractère de basse époque, postérieure de plusieurs siècles au début de notre ère. Telle la Mandukya, avec son commentaire, la Gaudapadiya Kārikā, probablement du vue siècle. En se déclarant non dualiste (advaita), le Védanta cherche à se séparer avec netteté du Samkhya, dont il se diffirenciait à peine dans les textes épiques ainsi que dans les Maitri- et Cvetacvatara Upanisads, et dont il se contaminera de nouveau après Cankara. Les différents degrés de non-dualisme, plus ou moins rigoureux, apparaissent au rôle qu'y joue la māyā : pouvoir magique d'un démiurge, dans l'antique brahmanisme, voile de l'illusion à partir de Cankara et, dans l'intervalle, sorte de « nature » comme la prakrti du Samkhya. Cette mâyâ ne devint, de fantasmagorie réelle, pure illusion que sous l'influence de l'avidyà bouddhique, solidaire d'un système qui dénonce comme l'erreur suprême la croyance en une substantialité : aussi le système de Cankara sera-t-il taxé de « bouddhisme déguisé ».

Al'époque de l'histoire indienne où s'arrête ce livre, le Védâtan se trouve ainsi orienté vers le monisme intégral. Les phénomènes, multiples et divers, sont réels en tant que fondés en l'Âtman-Brahman absolu, faux et inexistants si on les prend à part de lui. Les supposer être ce qu'ils paraissent, c'est commettre l'erreur de celui qui prend une corde pour un serpent. La délivrance consiste à juger bien, en évitant de se laisser duper par les apparences; disons qu'elle consiste à voir entout l'absolu, et, autant que faire se peut, à s'y égaler soi-même. En réalité la servitude, la transmigration n'existent que selon l'illusion, et notre salut n'est concevable que parce que jamais, au propre, nous ne fûmes asservis. Nous avons cru l'être, et la connaissance juste nous détrompe. On voit à quel point, présentée de la sorte, l'orthodoxie brahmanique s'incorpore les principes bouddhiques de la Tathata et de la vacuité cosmique. Le bouddhisme pourra être éliminé de l'Inde : il a très largement conquis son vainqueur.

# Yoga.

Nous avons indiqué déjà (supra, p. 166) le rôle de l'ascétisme des yogins dans les premiers siècles de la pensée brahmanique. L'orthodoxie sacerdotale paraît faire effort, dans les Upanisads, pour s'assimiler leur théorie, comme leur discipline des souffles vitaux, en identifiant ces souffles à des feux sacrificiels. Nous avons signalé ensuite l'influence du Yoga sur la pensée épique (p. 209), puis sur l'école des Yogācāras, d'importance si considérable au sein du Grand Véhicule (p. 216). De maintes façons, la pratique des yogins fut ainsi transposée en méthode par les religions, les philosophies les plus diverses,

Les sûtras du Yoga, imputés à un Patañjali autre peut-être que le grammairien du n° siècle avant Jésus-Christ, appartiennent approximativement au v° siècle; ils critiquent l'idéalisme de Vasubandhu; leur commentaire le plus ancien, attribué à Vyâsa, se situe entre le vu° et le ix° siècle.

Proclamée des les textes épiques, l'équivalence de la pratique du Yoga et de la spéculation du Sâmkhya est partout postulée dans les sûtras de Patañjali. L'espritselon la nature

doit s'effacer devant l'esprit transcendant, seul esprit véritable. Le point de départ est la suppression de toute activité du principe pensant (citta) : cittavrttinirodha. Puis l'esprit se livre à des opérations qui le concentrent de plus en plus. l'abstrayant peu à peu du monde extérieur, mais lui donnant d'autant plus de mattrise sur lui-même et sur le monde : fixation (dharana). méditation (dhyâna), apogée de recueillement (samâdhi). Alors se trouve réalisée la transcendance du purusa, autrement dit son isolement (kaivalyam). L'esprit se reconnaît extérieur à tout ce qui n'est pas lui - ici le citta, dans le Sāmkhya la prakrti. Ce qu'il est, c'est lumière (diptih), donc connaissance. Mais en tant qu'il exèrce ici ou là sa capacité de concentration, il se procure des pouvoirs mirifiques - non pas, comme on l'a trop dit, surnaturels, car c'est au contraire le propre de l'esprit, selon sa véritable nature, de les posséder. Rien ne lui fait obstacle, ni le temps, ni l'espace ou la distance, ni la résistance des corps; on dirait que sa concentration l'a rendu perforant à force d'être dur et aigu; on dirait que, par ses coups de sonde plus ou moins intenses en lui-même, il atteint des couches plus ou moins éloignées dans le temps ou l'espace, de la réalité matérielle ou spirituelle. Voyance lucide et action magique se trouvent justifiées.

Alors que le Yoga primitif réalisait l'absolu dans l'ascète même, en tant que devenu yukta, joint dans toutes ses parties, le Yoga classique est théiste. Il proclame que le salut s'obtient non seulement par le recueillement de samâdhi, mais par dévotion au Seigneur, Îçvara. Toute la contention qui, sous prétexte de réaliser la spiritualité pure, vide l'âme de son contenu empirique, aboutit à ceci : lui permettre de s'assimiler adéquatement à un absolu objectif. Sans doute cette transformation s'effectua-t-elle sous l'influence de ce piétisme, de ce quiétisme de l'amour divin — bhakti — qui, originaire des religions populaires, s'étend au cours de ce que nous appelons, nous, Européens, le moyen âge, à la plupart des philosophies indiennes.

## Samkhya.

Le parallélisme, l'équipollence, la complémentarité du Sămkhya et du Yoga, l'un théorique, l'autre pratique, voilà un principe affirmé depuis l'antiquité la plus reculée jusqu'aux temps modernes. Même si cette correspondance résulte d'une adaptation artificielle et syncrétique, les deux systèmes sont, à travers toute l'époque historique, adaptés l'un à l'autre. Leur thème commun, c'est l'antagonisme complet entre la vie selon la nature et la vie selon l'esprit, et par conséquent la réalisation du salut par une transcendance absolue, dans laquelle l'esprit se borne au rôle de contemplateur. Que contemple-t-il? la nature ou la pensée empirique, afin de se rendre à luimême cet hommage, qu'il en est tout à fait différent, qu'il lui est d'outre en outre étranger. D'où le mythe du raja et de la bayadère : tout le rôle de celle-ci consiste à « être vue » dans ses multiples évolutions, puis à disparattre dans la coulisse à l'écart du monarque au splendide isolement.

Le dualisme constitue ainsi le postulat fondamental du Sâmkhya, sous sa forme tout à fait explicite. À dire vrai : de même
que le monisme védantique fut rarement très rigoureux, le
dualisme du Sâmkhya fut souvent sollicité par quelque penchant au monisme. D'abord l'Esprit, purusa, possède en réalité
comme en dignité une précellence sur la Nature, prakrti ; car
il se suffit à lui-même, tandis qu'elle existe « pour lui » — ne
fût-ce qu'afin qu'il ait l'occasion de prendre conscience de sa
spiritualité parfaite, de son indépendance sans réserve à
l'égard des choses. Ensuite, dans plus d'une Upanisad et dans
les épopées, nous surprenons l'existence d'un Sâmkhya où le
purusa produirait pour ainsi dire la nature par émanation
évolutive, ainsi que d'un Yoga où le processus ascétique passerait par un effort continu, sans rupture ni dualisme, de l'existence diluée, détendue, qui serait pensée empirique, à cette

pensée concentrée, dense comme le diamant, aiguë comme la foudre (l'un et l'autre sont ce que l'Inde appelle va ra), qui réalise l'absolu. Malgré tout, sous leur aspect classique, les deux systèmes veulent être dualistes; et c'est en quoi, par opposition au Védânta, ils se placent à un pôle antagoniste de la réflexion indienne.

Les sûtras du Sâmkhya n'ont été composés qu'au xv\* siècle; mais les vers didactiques, karikas, d'Içvaraksrna dont la version chinoise par Paramartha date de 546, et qui appartiennent probablement au vv\* siècle, jouent, pour fixer la forme classique dece système, le rôle que jouent, pour les autres phiosophies, les sûtras mentionnés dans les pages ci-dessus. Quant à l'imputation du système, dans son origine, au sage Kapila, elle n'a sans doute qu'une valeur de mythe et ne correspond à aucun fait historique.

La théorie sămkhya de la nature comporte une physique qualitative, faisant place à l'idée d'évolution. L'analyse résout cette nature en trois facteurs ou gunas, inégalement combinés en toute chose. Le sattva est, littéralement, a le fait d'être sat, ce qui est »; mais cette étymologie, qui rattache le concept à l'ontologie brahmanique la plus ancienne, tromperait plutôt qu'elle ne renseignerait sur l'essence de ce principe. Le sattya, oin d'équivaloir à l'absolu, ce Sat = Brahman des Brâhmanas, se réduit à l'un des aspects du devenir : celui de la luminosité. Comme tel, il s'apparente à la connaissance ; de fait, quoique la nature n'ait rien de commun avec l'esprit (dans le système sous sa forme classique), il est dans cette nature ce qui « imite » le spirituel ; ce qui fonde, pourrait-on dire, le a mental », fallacieuse approximation de l'esprit. Nous allons constater, en effet, que la nature possède un ensemble de fonctions « mentales », sinon spirituelles. Les deux autres qualités sont rajas, un principe de mouvement, qui opère la transition entre la clarté du sattva et l'opacité du tamas; enfin le tamas, principe de lourdeur et de ténèbres.

Au propre, le Samkhya se présente comme « l'énumération » des stades constitutifs de la nature. (1) Cinq éléments grossiers : ákāça, vent, feu, eau, terre, (II) Cinq éléments subtils (sûksma), c'est-à-dire non-mixtes (tanmâtra = n'étant exclusivement que ceci, et non autre chose en même temps): son, contact, forme, saveur, odeur. (III) Les organes de connaissance : ouie, toucher, vue, goût, odorat; et d'action : voix, pieds, mains, organes de génération et d'évacuation. Éléments et organes relèvent d'une fonction déjà « mentale », l'ahamkara (« le faiseur du moi »); celui-ci dépend du mahat, le « grand ». c'est-à-dire l'ensemble du monde physique, synonyme de buddhi, ce discernement qui, pour reprendre une formule grecque, est en puissance toutes choses : bref, l'intellect (IV et V). Emboitées les unesdans les autres, ces formes d'existence, apparaissant par déroulement, sont l'évolué, ou vyaktam (VI), par opposition à la matière première, « Urgrund » de la nature, můlaprakrti, l'inévolué (avyaktam) (VII). Au total vingt-quatre principes qui - sans y atteindre jamais - se soulèvent pour ainsi dire vers le vingt-cinquième, l'Esprit, dont on peut presque dire que, comme le Dieu d'Aristote, il meut en tant qu'objet d'amour, par l'attrait de sa finalité. Ainsi s'explique cette évolution qui travaille la nature, et qui lui fait produire une activité ressemblant à de l'esprit, bien qu'elle n'en soit à aucun degré, mais qu'elle se réduise à de la a pensée empirique » (citta).

П

# LES PHILOSOPHIES AU VIII STÈCLE.

Au milieu du vnº siècle, époque à laquelle nous arrêtons en ce livre notre sommaire analyse de l'histoire indienne, la spéculation a obtenu son apogée, aussi bien dans le Brahmanisme que dans le Bouddhisme, et en conséquence d'une féconde rivalité entre ces deux inspirations.

## Commentateurs orthodoxes.

La plupart des sûtras sont rédigés, résumant sous une forme qui se prétend définitive au moins un millénaire de réflexion. Comme un sûtra, de par son laconisme, ne se comprend qu'expliqué par une glose, l'ère des commentaires s'ouvre dès la fixation des textes destinés à faire autorité. Une scolastique comparable à celles d'Occident, chrétienne, juive et musulmane, s'épanouit dans toutes les traditions. Ainsi la Mîmâmsà vient de susciter les commentaires de Çabarasvâmin (v\* siècle) et de Prabhâkara (vu\*); le Vaiçesika, ceux de Praçastapâda et de Maticandra (v\* et vi\*); le Nyâya, ceux de Vâtsyâyana (v\*) et d'Uddyotakara (vu\*), etc.

#### Le Jainisme.

Le Jainisme se trouve en plein épanouissement. Dans la seconde moitié du v° siècle, Umăsvăti, l'auteur du Tattvârthādhigamasātra, vient de préciser la philosophie de la secte, lorsque, au vi°, est non seulement composé, mais écrit le canon çvetāmbara. Siddhasena, Divākara s'opposent au digambara Kundakunda, duquel procédera, au siècle suivant, Samantabhadra.

#### Le Bouddhisme.

Le Bouddhisme manifeste un essor prodigieux, à la fois théorique et pratique. Le Hinayana, quoique doublé du Mahayana, est aussi vivace que jamais. Au v\* siècle, ou peutêtre dès le 1v\*, Vasubandhu lui donne une véritable somme, l'Abhidharmakoça; et l'école singhalaise de langue pâlie suscite, chez un ex-brahmane du Magadha, Buddhaghosa, une puissante vocation de commentateur.

Dans le Grand Véhicule, l'école Mâdhyamika, d'origine

méridionale et la filiation septentrionale des Yogâcâras, rivalisent d'activité. La première se différencie, au v\* siècle, en deux groupes: Buddhapálita et les Prāsangikas avec Candrakirti (vu\* siècle), rompus à l'usage de la réduction à l'absurde (prasanga); et Bhavya, maître des Svâtantrikas, partisan d'un raisonnement « autonome ». Ainsi se maintient, dans cette lignée, la passion dialectique, jusqu'à ce que l'influence des Yogâcâras se man'icule sur le prâsangika Cântideva (fin vu\* siècle), théoricien de la « carrière des bochisattyas», Cahicaryāvalāra.

Les Yogacaras règnent àl'université de Nalanda et leur prestige rayonne sur l'Extrême-Orient non moins que sur l'Inde. Dignaga vient du sud, Buddhadasa de l'ouest, Sthiramati de l'est, Samghadasa du Cachemire. Le ve siècle fournit ici une déconcertante fécondité. Que l'expansion de l'idéalisme absolu (vijňaptimátra) soit imputable au génie d'Asanga ou, comme l'affirme aujourd'hui certaine école de l'érudition japonaise, à Maitreya, moins bodhisattva que personnage historique, toujours est-il que cette exubérante métaphysique trouve en Vasubandhu — frère ou non d'Asanga, — son premier doctrinaire scolastique, et en Dignaga son dialecticien. Reprise au vii siècle par Dharmakirti, auteur du Nyayabındu, la logique de Dignaga, par son originalité comme par son extension à toute la moitié orientale de l'Asie, s'égale à la logique d'Aristote. En aucuo milieu, en aucun temps, la puissance de l'esprit philosophique ne connut un plus vaste développement.

Quelques explications sont nécessaires sur cette logique à laquelle aboutit un si ample mouvement spéculatif. Elle diffère de l'aristotélicienne, en ce qu'elle ne porte pas sur des concepts — car aucun Socrate, aucun Platon n'a persuadé à l'Inde que l'homme pense par essences génériques — mais sur des réalités objectives. Toutefois l'idéalisme absolu, au sein duquel naquit une telle logique, la distingue de la logique empiriste du Nyāya: les réalités objectives dont Dignâga, disciple

direct de Vasuhandhu, et Dharmaktrii envisagent les rapports sont des réalités pensées, non pas simplement inférées par relation de signe à chose signifiée, comme dans l'orthodoxie brahmanique. Il y a une liaison naturelle (svabhavapratibandha) entre la raison probante (sâdhana) et l'inférence prouvée (sâdhya). Le meilleur connaisseur en la matière, Th. Stcherbatsky, a relevé avec beaucoup de pénétration chez ces logiciens idéalistes une sorte de pressentiment de ce que Kant appellera des jugements synthétiques a priori : seules des exigences inhérentes à la pensée humaine en général peuvent fonder des relations universelles et nécessaires.

Au point de vue pratique, l'essor du Bouddhisme est attesté par des données historiques parfaitement datées. Plus ou moins tôt après leur rédaction, les textes du nouveau Véhicule sont traduits en chinois etse propagent vers l'Extrême-Orient. Saisis d'émulation, missionnaires indiens et pèlerins de race jaune font la navette entre les deux foyers humains, colportant des documents mis laborieusement à la portée des peuples non hindons. Aux n'etur siècles les échanges sont opérés surtout par des Parthes, des Sogdiens, des Yue-tche. Au 140, les souverains tartares favorisent l'introduction du bouddhisme au Chan-si. Le ve siècle voit à son début les traductions chinoises de Kumarajtva et de plusieurs religieux gandhariens et cachemiriens ; puis l'arrivée de Fa-hien au Magadha (405). En 431, Gunavarman s'installe à Nankin. Au vi siècle, la pratique du dhyana (tch'an), dont l'émissaire plus ou moins légendaire est Bodhidharma, gagne la Chine méridionale, préparée dans une certaine mesure par son taoïsme à l'adoption des idées bouddhiques. Paramartha, débarqué à Canton, s'établit à Nankin en 548. Le doctrine du Lotus de la Bonne Loi (Saddharmapundarika) s'implante au couvent du T'ien-t'ai, grâce au zèle de Tche-yi. Au vue siècle, c'est Hiuen-tsang qui séjourne dans l'Inde (630-644); puis Yi-tsing (673 à 685). Ces visites

mutuelles, ces traductions de textes, cet enthousiasme érudit pour une religion en principe universelle, ces communications entre deux civilisations presque séparées jusqu'alors par des cloisons étanches: voilà l'un des plus grand faits « d'humanisme » que puisse signaler l'histoire, et il n'a pas d'autre cause directe que la propagation du Bouddhisme.

L'introduction de l'indianité au Tibet s'inscrit encore à l'actif de cette religion. L'œuvre civilisatrice qui en résulta, la traduction en une langue littéraire nouvelle du canon bouddhique, sont des événements qui outrepassent les limites du présent ouvrage. Indiquons-en seulement l'amorce : l'envoi, par le créateur de la puissance tibétaine, Srong-tsan Gampo, de son ministre Thon-mi Sambhota en Magadha pour y étudier le bouddhisme, aux environs de 632.

Si considérable qu'ait été l'effort brahmanique pour organiser dans l'orthodoxie les cultes sectaires et pour répondre par une philosophie - même par des philosophies - orthodoxes aux développements de la pensée hérétique, l'expansion du bouddhisme est ainsi le fait dominant du vut siècle. Expansion épuisante sans doute, car, des le siècle suivant, apparattra la décadence de cette religion, destinée à disparaltre de son pays d'origine, et à n'y conserver que l'empire spirituel sur le Népâl et sur Ceylan, aux deux pôles du monde indien. Sans doute n'y avait-il jamais eu qu'une très faible minorité de sectateurs du Bouddha parmi la masse hindoue, et la fraction de l'élite adonnée à sa loi, tarie par la vie monastique aussitôt que recrutée, ne pouvait faire souche abondante. Sans doute aussi le bouddhisme devait-il périr par sa victoire même. Il avait suscité par voie de réaction une intense activité de la part de la caste brahmanique; il avait fait passer dans les dogmes de cette caste une grande part de ses convictions : transmigration, vacuité universelle, compassion pour toutes les créatures. Il avait formé un idéal de vie trop peu indien pour que l'Inde s'y accrochât, et assez humain pour

que toutes les mutations interasiatiques de peuples — sauf l'expansion islamique — servissent sa propagande. Il pouvait, comme la bayadère du Sâmkhya, se retirer, son rôle une fois joué.

#### Ш

LES THAITS CARACTÉRISTIQUES DE LA PENSÉE INDIENNE.

La contribution de l'Inde à la culture interhumaine est double. Ce fut l'effort de civilisation visant à élever à un niveau supérieur les populations indigènes de l'Inde propre et de toutes les régions où les Hindous essaimèrent, de l'Afrique à l'Océanie, de l'Iran à la Mandchourie. Ce fut aussi le résultat de sa réflexion sur les problèmes humains ; réflexion qui, poursuivie avec continuité depuis l'aube des temps historiques, aboutit de bonne heure à la formation d'un type mental fort différent du type méditerranéen ou occidental ainsi que du type chinois. Il nous faut tenter de préciser les caractères spécifiques de ce produit d'une évolution spéciale : l'esprit indien.

# La science indienne.

Fier de sa création, la « science », l'Occident fait volontiers grief à l'Inde d'avoir peu contribué à cette conquête humaine, précieuse entre toutes. Il y aurait ici des distinctions à mentionner. Cequi s'appelait science en Occident avant le xvissiècle, l'Inde l'a passionnément cultivé; mais elle a ignoré la physique mathématique, la biologie mécaniste et l'analyse objective des faits humains par l'histoire. N'empêche que l'Inde a fait et des mathématiques, et de la physique, et de la biologie, et de l'histoire.

Les Çulvasûtras d'Apastamba sont un traité de géométrie

pratique, appliquée à l'édification des autels. Il y aurait imprudence à les faire remonter au delà du n° siècle avant notre ère. On y trouve des constructions d'angles droits, de carrés et de rectangles. Le théorème de Pythagore y est énoncé (1). L'influence de Paul l'Alexandrin et indirectement de Ptolémée se manifeste dans le Siddhânta Paultça de Varâha Mihira, composé vers 550. Cet ouvrage fournit une table de sinus et deux règles trigonométriques. Âryabhata, ne en 476, a donné une valeur de net une règle pour la solution des équations indéterminées simples : sujet repris par Brahmagupla (né en 598).

Nous ne disposons d'aucune donnée précise et datée sur l'astronomie indienne de l'antiquité. La science chaldéenne a dû s'y prolonger, comme celle des Chinois: « Dans ce qu'on y peut démêler de plus ancien comme source, le zodiaque lunaire, nous avons cru pouvoir trouver plutôt une adultération... du système des sieu » (A. Rey, 408). Les cultes solaires, prestigieux aux Indo-Iraniens, n'impliquent pas nécessairement un système d'astronomie.

La cosmologie mythique a trouvé, dans le Brahmanisme, le Bouddhisme, le Jainisme, de vastes développements. La physique prend un aspect qualitatif plutôt que quantitatif, non seulement lorsqu'il s'agit de gunas constitutifs de la matière, comme dans le Sâmkhya, mais là même où un certain atomisme nous fait supposer, à nous, Européens, des principes mécanistes. Plusieurs types d'atomisme se manifestent. Dans le bouddhisme, une sorte d'atomisme temporel, la durée se résolvant en instants discontinus; aussi un atomisme matériel tout relatif, puisqu'en ce système n'existe aucune substantia-lité. Chez les Jainas et les Vaiçesikas, des corpuscules très menus, qui ne se définissent ni comme quantités infiniment

<sup>(1)</sup> Voir l'analyse d'Abel REY, dans CCLXXVIII et dans La Jennesse de ja Science grecque.

petites et évanouissantes, ni comme solides d'une dureté absolue. Pour parler grec, il est question dans l'Inde plutôt de la dyade du Grand et du Petit, que d'atomes démocritéens, même que d'atomes quasi qualitatifs à la façon d'Épicure. Anu, paramanu signifient exigu, extrêmement exigu, non pas, comme « atome », insécabilité.

Aux temps védiques devaient être pratiquées des manipulations d'essences végétales pour la confection de liqueurs sacrificielles fermentées, ou de drogues magiques. Puis le brahmanisme constitua une science de la vie (ayurveda), fondée sur une classification des souffles (prana). Ces quasiπρεύματα circulent dans les nádis, tubes qui comprennent à la fois ce qui est pour nous voies nerveuses et voies sanguines. Divers centres nerveux y président : les « lotus » hiérarchisés de bas en haut, le long de l'épine dorsale. A la théorie des cinq éléments correspond une théorie de la sensation, littéralement du « goût » (rasa). Le texte fondamental de chimie et de médecine est la Samhita imputée à Caraka, cachemirien contemporain de Kaniska, mais qui paratt dater du us siècle de notre ère. A peine postérieur semble le Sucrula, que la tradition attribue à Năgărjuna, et qui renferme une technique chirurgicale.

Alors que la biologie en Occident s'est faite, lentement et péniblement, mécaniste, en Orient elle fut vitaliste. Le premier point de vue, qui s'est implanté dans nos plus solides convictions méthodologiques, est loin de rallier l'adhésion de tous les Hindous qui s'initient à notre science; un Bose, par exemple, doit en partie aux postulats de sa tradition indigène l'idée première de ses découvertes, qui attestent un si rare α esprit de finesse ν. Ainsi, même si l'intelligibilité mécaniste est désormais la condition même de la science, des intuitions d'autre sorte peuvent garder une valeur. Le savoir à la fois le plus objectif et le plus satisfaisant, non pas seule-

ment pour des Européens, mais pour l'humanité entière, devra sans doute, à l'avenir, tenir compte de l'esprit qu'apporteront dans sa préparation les mentalités non occidentales, plus sensibles que la nôtre à certains aspects de la réalité.

C'est surtout dans les recherches psycho-physiologiques, poursuivies là-bas depuis des temps immémoriaux, que l'Inde possède une expérience magistrale. Sans doute cette expérience est-elle gâtée par les explications théoriques, souvent fausses, dont elle prétend se justifier : il y a partout du mythe dans la chimie, la physiologie, l'anatomie même des Hindous. Mais une tradition plusicurs fois millénaire de pratique ne saurait être entièrement fallacieuse; le pouvoir dépasse souvent le savoir. De même qu'un Leibnitz trouvait de l'or dans le famier de la scolastique, une science plus critique encore que la nôtre dégagera ce que renferme d'authentique réussite et de données avérées l'ascèse d'un yogin ou la magie des Tantras.

L'Inde antique n'a pas de Thucydide, même d'Hérodote, ni de Seu-ma T'sien; et c'est pourquoi la connaissance de son passé est à ce point précaire, que presque aucune date ne pourrait être précisée sans les données grecques et chinoises. L'intérêt que porte cette civilisation à ses ancêtres n'est pas celui d'une curiosité objective, mais d'une fidélité. De même que la patrie indienne ne consiste guère en orgueil, en égoïsme impérialistes, mais se manifeste en profondeur, en conscience de prolonger le kûla ou souche familiale depuis l'âge des rsis semi-divins, l'attachement au passé demeure tout traditionnel. Monarchies, sectes, écoles spéculatives trouvent leurs titres de gloire dans leurs généalogies de héros, de patriarches, de saints. C'est la seule façon dont l'individu, à l'indienne, soit honoré: comme repère dans une filiation. D'où la forme particulière de l'histoire : des histoires particularistes, jamais d'effort visant à dominer un certain nombre de séries et à en exposer les manifestations synchroniques.

L'esprit hindou s'intéresse donc aux annales, mais bien peu remontent à une époque antérieure au vus siècle. Les généalogies renferment sans doute beaucoup d'arbitraire, du à des fraudes pieuses ou à des subterfuges intéressés de la politique. Cependant, lorsqu'un grand nombre de traditions auront été confrontées par une critique objective, sans doute des résultats apparaîtront-ils, pourvu que soit poursuivie la voie ouverte par Pargiter. On pourra faire alors abstraction de l'allure épique ou lyrique des récits et découvrir dans ces « Antiquités », par exemple, que sont les Puranas, mélées au fatras des « vieilleries », de substantielles données historiques. Nous ne pouvons plus, aujourd'hui, méconnaître combien il est normal aux peuples de ne consigner leur passé qu'en termes d'éloge ou de blâme, les récits ayant visé à servir l'action ou à promouvoir des intérêts, non pas à établir des faits. Le culte du vrai, ainsi que l'art pour l'art, sont des préoccupations très récentes et exclusivement européennes.

## Les problèmes indiens.

S'il est vain de reprocher à l'Inde son attitude fort différente de la nôtre à l'égard du connaissable, il nous appartiendrait, par contre, de chercher par l'effet de quelles contingences ont été prises, là-bas ou ici, telles attitudes. Nous reconnaîtrions que le problème intellectuel et le problème social de la civilisation indienne se correspondent.

Le problème social, nous l'avons maintes fois indiqué, consiste en cette besogne indéfinie: la brahmanisation d'un chaos démographique jamais complètement assimilé par l'élite indoeuropéenne. Le problème intellectuel consiste à sauvegarder, à promouvoir une orthodoxie parmi le plus déconcertant amalgame de traditions et de techniques.

Voilà pourquoi la tâche spéculative fut d'outre en outre scolastique, ainsi que dans les civilisations confucéenne, judaïque, chrétienne, islamique, où, de même, une orthodoxie fondée sur un enseignement traditionnel a prétendu trouver dans le système de la connaissance acquise une armature. Ce qui distingue la scolastique indienne, c'est qu'elle appartient à une caste, et que le problème théorique autour duquel gravitent ses efforts vise la délivrance à l'égard de la transmigration. La poursuite de fins transcendantes, tout à fait extérieures à l'ordre naturel, souvent à rebours de la nature, contribua sans doute à détourner les esprits de s'intéresser aux faits. Cela semble si vrai, que même lorsque l'Inde a constitué des techniques sans prétention transcendante, par exemple en art plastique, en économie, en législation, en médecine, en érotisme, elle procéda par pramanas, c'est-à-dire par canons relativement a priori, non par enquête objective destinée à chercher dans les faits leurs lois. Chose normale encore à travers l'humanité, l'esprit positif n'étant qu'une attitude toute récente et très limitée.

Le problème de la délivrance, si central qu'il fût, ne sortit jamais de l'ordre spéculatif et ne suscita aucune aspiration vers ce que nous appellerions une plus grande justice sociale. L'ignorance complète, chez les masses populaires, ne mettait à leur portée ni le pouvoir matériel, ni les facteurs religieux qui cussent pu servir à leur libération. Aucun effort ne vise. à travers l'histoire, la conquête de la liberté politique. Ni les individus, ni les groupes ne briguent des droits plus étendus que ceux qui résultent pour chacun de sa naissance. La liberté de chacun réside en son droit, sans doute, mais aussi en son devoir : dharma désigne indistinctement ces deux idées. La seule injustice consiste en la confusion des dharmas, autrement dit en la mixture des castes; mais on est libre en jouissant de son dharma propre, ce qui suppose que l'on respecte celui d'autrui. C'est donc la fidélité à la tradition qui garantit la liberté. Aucun progrès ne se conçoit en dehors du maintien

de l'ordre, qui tient compte de la nature des êtres. On peut parfaire l'administration publique, mais non pas chercher un idéal meilleur ou des formes sociales nouvelles.

La seule servitude véritable réside, au jugement de l'Inde, en la méconnaissance de la réelle nature de l'esprit; aussi, abstraction faite de cette propédeutique, l'ascétisme, l'affranchissement n'est-il demandé qu'à l'intelligence. Si la foi a un rôle à remplir — dans le Brahmanisme comme confiance en un rite, dans le Bouddhisme comme refuge en le Triple Joyau — elle implique toujours une assurance pleinement raisonnable, elle ne recèle jamais de doute ni ne requiert aucune affirmation libre. Non seulement l'Inde se refuserait à dire : credo quia absurdum, mais jamais elle n'admettrait, comme l'Europe a pu le faire, que la sincérité de l'adhésion compensât l'obscurité du connaître. Cette Asie, que nous taxons de confuse mysticité, eût considéré comme folie ce à quoi nous autres avons maintes fois consenti : la notion d'une croyance irrationnelle, bonne et nécessaire, quoique irrationnelle.

# L'esprit, conçu à l'indienne.

L'analyse des systèmes religieux et philosophiques, ainsi que l'examen du vocabulaire psychologique, nous font découvrir chez les Hindous une conception de l'esprit fort différente de la nôtre. Conception éminemment dynamique, opposée à ce passivisme dont nous ont persuadés et l'idéaliste Platon, pour qui l'intellect reflète des intelligibles éternels, et le sensualiste Épicure, pour qui nos sens reçoivent des images émanées des choses.

L'Inde ne connaît pas d' « états » de conscience. Le phénomène, objectif, ou subjectif, est vrtti, « tourbillon »; de fait l'opération démiurgique, la fonction royale, l'œuvre bouddhique mettent en branle la roue de la loi, cette roue qui, selon le sens de sa rotation, fait servitude ou affranchissement, existence ou salut. Le phénomène s'appelle encore samskára ou samskrta, « confectionneur » ou « confectionné », expressions qui attestent, dans une existence actuelle, prolongement et combinaison de facteurs antécédents.

La racine as (asti = toti = est), qui correspond à notre notion d'être, n'a pris aucun développement. Par contre, sur la racine bhû, devenir, ont bourgeonné d'exubérantes frondaisons, dans lesquelles l'être apparaît, si l'on peut dire, et en fonction des complexités syntactiques, à l'actif, au passif, au causatif, au désidératif, à l'intensif (1). Une infinité de nuances spécifient ainsi le devenir, qu'elles opposent à l'inertie du tè de ou des tà des auxquels la tradition grecque habitua notre philosophie.

L'esprit tel que se le représentent brahmanes ou bouddhistes, loin de refléter comme un miroir, resplendit comme une lanterne. Par les organes des sens il irradie sa lumière propre au dehors et perçoit ce qu'il éclaire. La sensation ne passe pas pour réceptive, mais pour appréhensive (grahana); l'esprit entier y intervient. Les images, loin de nous arriver de l'extérieur, sont tenues pour spontanées. On a, en effet, les perceptions qu'on a méritées. Ce que nous prenons pour objet, c'est le résidu de nos expériences, l'achèvement de l'acte pour lequel nous construisons la chose.

Pas plus que la sensation ne diffère de l'intelligence, l'imagination ne se distingue de l'intellect; elle ne passe nullement, comme chez nous, pour solidaire de fonctions réceptives. Au lieu de se présenter comme fantaisie capable à la fois d'erreur et de génialité, elle dispose de normes, que nous imputons, nous autres, à la raison. Nous visons ici certaines

<sup>(1)</sup> Bhavaii, il devient; bhayati, il est devenu; bhavayati, il fait devenir; bubbasati, il sonhaite devenir; bibhavayisati, il sonhaite faire devenir, bobhavati, 
images de pramâna, correctement produites, qui servent de patrons à la logique comme à l'esthétique. Pas d'autre prototype du vrai que la perception bien faite; pas d'autre prototype du beau que la création littéraire ou plastique conforme aux règles. Ni réalisme, ni idéalisme, mais de l'orthopraxie. Ces images-là ne sont à aucun degré arbitraires, ni entachées d'individualité: elles valent d'autant plus qu'elles revètent un caractère plus traditionnel et impersonnel. Quoique subjectives, puisqu'on ne les reçoit pas du dehors, elles possèdent universalité ou nécessité parce que tout esprit indien, comme tel, les effectue. Factice ne signifie pas arbitraire. Les canons, les critères sont — comme aurait dit Taine — des hallucinations vraies.

L'Inde ne croit pas, comme nous le préjugeons depuis Socrate et Platon, que l'homme pense par idées ou concepts généraux. Le riche vocabulaire philosophique désignant les opérations qui décomposent, par emploi du préfixe vi—, et celles qui combinent, par usage du préfixe sam—, n'a rien qui équivaille à l'induction et à la déduction, à l'analyse et à la synthèse manœuvrant des concepts à la façon péripatéticienne. On peut joindre, construire, sans généraliser; on peut dissocier, dissoudre comme ferait un acide, sans passer du plus au moins général. La raison comme « lieu des idées » ou comme système des principes qui, épanouis dans les cosmos, font les lois du monde, n'est sans doute qu'une fiction grecque, car rien de tel ne se trouve admis par la réflexion indienne.

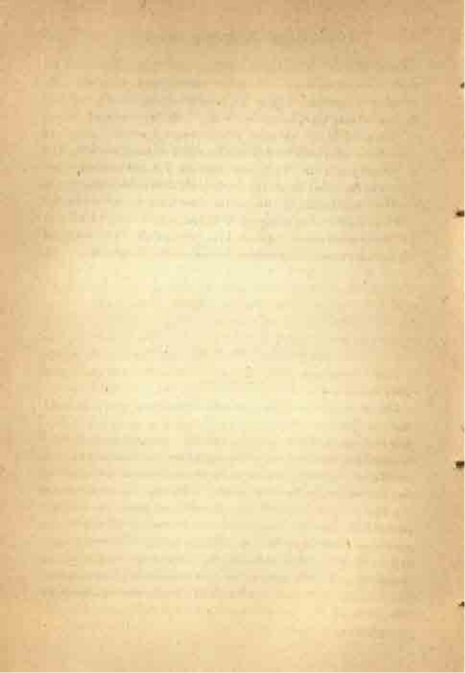
Ajoutons que les Hindous n'opposent pas non plus, comme nous, entendement et volonté. Les mêmes mots, l'alpana, samkalpa, souvent traduits par l'un ou l'autre de ces termes, désignent un aspect de la pensée antérieur à la spécification en discerner et en vouloir : une sorte de projet, d'intention, qui peut se concrétiser en « détermination » intellectuelle ou en acte de « se déterminer » volontairement. Sans doute est-ce, pour une part, parce que l'Orient ne scinde point le vou-

loir de l'intelligence, qu'il n'oppose point, comme deux termes quasi contraires, croyance et science. Quoiqu'il n'y ait pas, à ses yeux, de liberté au sens de libre arbitre, dans le connaître, la connaissance lui apparaît comme entièrement active. Sans doute, nous autres n'avons-nous distingué entendement et volonté que parce que, concevant l'intelligence toute passive, nous avons dû reconnaître, comme capacité corrélative et complémentaire, un pur agir.

Les fonctions supérieures de l'esprit ne consistent pas, comme chez les Grecs, en spéculation, c'est-à-dire en contemplation. Selon la psychologie « normale », visant la direction de notre corps et de nos intérêts conformément à l'expérience commune, la faculté suprême est buddhi, synthèse des perceptions et des actions, pouvoir à la fois de discernement et de compréhension. Si, au contraire, l'esprit ne se met pas au service de la vie, mais prétend à des fins transcendantes, les opérations ultimes sont dhyâna et samâdhi, ces recueillements dans lesqueis la pensée obtient par concentration la puissance irrésistible, une fois vidée de l'égoïsme et de la relativité. A supposer que ces pouvoirs s'acquièrent par delà une connaissance intégrale, nous nous méprendrions : connaître et pouvoir ne font qu'un.

Voici, au propre, la clef de voûte de la p'ulosophie indienne. Les actes qui rendent l'homme esclave sont ceux qu'il accomplit hors de la connaissance parfaite. Ceux auxquels il s'adonne avec cette connaissance, étant de pure spiritualité, non seulement n'asservissent point, mais effectuent l'autonomie par l'efficience. Ainsi, au point de vue définitif, il n'est plus vrai que l'Inde ait seulement cherché, négativement, la délivrance; elle veut réaliser, positivement, la liberté. L'esprit ne connaît qu'en faisant, et alors il se fait. Ses démarches qui transcendent et l'utilitarisme et la dialectique sont des opérations de magie autant que d'intelligence.

Gette conception de l'esprit, si distincte de l'européenne, est fonction à la fois de systèmes métaphysiques et d'expérience intime. Le plus sûr résultat de n'importe quelle étude philosophique comparative est que les convictions expriment des structures mentales, et que les structures mentales procèdent de convictions traditionnelles. Il n'y a de faits qu'en fonction de théories, et les théories elles-mêmes sont des faits. Les types humains réalisent des opinions. En ce sens, les religions et philosophies de l'Inde ont institué l'esprit indien, dont l'analyse de moins en moins inadéquate non seulement ajoute à notre connaissance de l'humanité, mais nous permet de découvrir les relativités spécifiques de notre propre esprit. La leçon que l'Inde nous donne coîncide avec celle qu'elle s'est donnée à elle-même : mieux comprendre équivaut à s'affranchir.



# QUATRIÈME PARTIE LA VIE ESTHÉTIQUE

## LIVRE PREMIER

## LA LITTÉRATURE DE L'INDE

### INTRODUCTION

1

LES LANGUES DE L'INDE (1).

Les Áryens, envahisseurs du Penjab, parlaient une langue indo-européenne.

On appelle langue indo-européenne tout parler qui présente un système phonétique et morphologique analogue à celui que l'on constate dans les langues telles que : le grec, le latin, le celtique, etc. Dès que l'on connut les anciens textes de la littérature indienne, on remarqua que le vieil indien offrait des correspondances avec le grec d'Homère, avec le latin et d'autres langues européennes. Ferdinand Bopp, qui étudiait, en 1812, le sanskrit, chez Chézy, à Paris, fut frappé de ces correspondances et publia en 1816 un opuscule allemand intitulé : e Sur le système de conjugaison de la langue sanskrite en comparaison avec le grec, le latin, le perse et le germanique. » Dès lors on avait une famille indo-européenne de langues. Elle se subdivise en plusieurs groupes : l'indo-iranien, le

<sup>(</sup>I) XXXVIII, J. BLOCK.

grec, l'italo-celtique, le germanique, le balto-slave, l'arménien et l'albanais. L'indo-iranien, ou âryen, est la branche la plus avancée à l'est relativement au territoire autrefois occupé par ces parlers. Nous disons « autrefois », car, maintenant, des parlers indo-européens sont répandus sur la terre entière (ainsi l'anglais, le français, le portugais et l'espagnol, etc.).

Sur l'aire qu'il allait occuper, l'aryen avait déjà trouvé le dravidien. Le groupe dravidien ne semble pas être particulière-rement apparenté à aucune des langues connues. On a tenté récemment de le rattacher au groupe ouralien (1). Le dravidien actuel, langue vivante du sud de l'Inde, comprend le tamoul, parlé par plus de 18 millions d'hommes, dans le sud de la péninsule et la partie septentrionale de Ceylan; le malaya-lam (6 à 7 millions), dialecte occidental du tamoul, mais qui a une littérature propre; le telougou (24 millions) sur la côte orientale, au nord de Madras, à peu près jusqu'au 20° degré de latitude nord et 75° de longitude est (le méridien de Paris), tandis que la côte occidentale est en partie occupée par la langue canara ou canarèse (10 millions et demi).

Chacune de ces langues possède sa littérature. La plus ancienne — des premiers siècles de notre ère — est celle des Tamouls; elle ne cède en richesse qu'à la littérature sanskrite. La langue tamoule, ou tamile, se répand aussi en dehors de la péninsule, portée jusqu'en Afrique australe par des émigrants.

Il existe encore des parlers dravidiens dispersés au nord du Dékhan. Ce sont des tlots, toujours décroissants, de gondi, langue d'une nation déchue, de kolami et de bhili, aussi menacés de disparattre, et de kai, un peu plus important.

Le dravidien semble avoir occupé autrefois un territoire plus vaste; peut-être se parlait-il dans toute l'Inde et même au delà de ses frontières. Il a laissé en Béloutchistan oriental

<sup>(1)</sup> Cf. Zeitschrift für Indologie u. Iranislik, 3, 1; Dravidisch u. Uralisch. par O. Schnaden.

un dialecte de sa famille, le brahui, parler à peine de 200 000 individus environ. Des langues indiennes et iraniennes empiètent de plus en plus sur ce dialecte. Le brahui est intéressant comme témoignage de l'ancienne expansion du dravidien. Expansion momentanée, due à une conquête, ou bien état permanent? Cette seconde hypothèse semble assez plausible.

Le dravidien, qui cède actuellement à la poussée des langues aryennes de l'Inde, avait autrefois refoulé des parlers austro-asiatiques (1). Il en reste des débris (2) sous la forme des dialectes « himalayens » (à peu près 100 000 individus) et des dialectes mundá dans l'est de l'Inde, au Bengale, parlés par environ 3 millions d'hommes. Par les langues mundá. l'histoire linguistique de l'Inde communique avec le groupe môn-khmer de l'Indochine.

La langue apportée à l'Inde par des tribus aryennes a dominé la péninsule. Elle comprend les stades historiques suivants: le vieil indien, le moyen indien et l'indien moderne, ou nouvel indien.

Le vieil indien, c'est, en premier lieu, le védique on la langue des chants du Rgvéda. Il se distingue encore si peu de l'iranien des textes sacrés, de l'Avesta, qu'en sachant le védique on arrive à comprendre l'avestique. Le védique n'est pas une langue parfaitement une; au contraire, il accuse un long développement; on y constate des innovations et des influences du dehors. Certains hymnes sont très archaiques, d'autres — ainsi tout le livre X — attestent une langue sensiblement plus jeune.

A cette étape de développement linguistique du Rgvéda X. appartiennent les autres Védas, les Bráhmanas, les Áranyakas, les Upanisads et, en partie, les Sútras. Dans ces derniers, les

IVA:

<sup>(1)</sup> Sur les langues austro-asiatiques, voir les articles de J. PREVLUSEI dans le Journal asiatique (1925) et dans XXXVIII. (2) Ibid., PREVLUSEI.

mantras, formules tirées du Rg, représentent encore l'uncien

stade linguistique.

Vers la moitié du tve siècle avant Jesus-Christ, le parler a été codifié par le célèbre grammairien Pănini. C'est la langue sanskrite ou " parfaite " (sam, ici sams + krta veut dire « orné », « arrangé »), langue sacrée au même titre que le vedique et, plus encore que celui-là, moyen d'expression de la haute spiritualité indienne. Elle n'a jamais été le parler du peuple. On l'étudiait, on l'apprenait chez les savants brahmanes (çista) en répétant la parole du mattre. Les classes élevées parlaient le sanskrit, les autres le comprenaient seulement. C'était un des privilèges de l'instruction. Ainsi, dans les drames indiens, les principaux personnages : le roi, les brahmanes et, parmi les femmes, les religieuses et les courtisanes parient sanskrit; tous les autres s'expriment en dialecte populaire. Le sanskrit est aussi la langue des grandes épopées, dont l'une au moins (Mahábhárata) est d'origine populaire. On peut en conclure que même si le peuple ne parlait pas le sanskrit, il y cut une époque, avant sa formation savante, où on ne le distinguait guère des dialectes courants.

La division généralement adoptée pour le vieil indien est donc le vieil indien proprement dit, ou le védique, et le vieil indien plus récent, ou le sanskrit.

La langue des Brâhmanas, etc., est aussi appelée postvédique. Dans le sanskrit lui-même, on distingue des couches chronologiques : le s. de Pânini, le s. épique et le s. classique, ou langue de la littérature post-pâninienne.

Certains appliquent au védique le terme de « sanskrit védique ». L'expression est commode au point de vue de l'unité, mais prête au malentendu, car on pourrait croire que le sanskrit fut la continuation, en ligne directe, du védique, ce qui n'est pas le cas. Les formes grammaticales du sanskrit s'appuient sur un dialecte proche du védique, mais autre. A côté du védique et du sanskrit, laugues des hymnes et des invocations, langues sacrées et savantes, se développérent sur le fond aryen des parlers populaires ou prâkritiques, auxquels la langue sacrée elle-même empruntait quelquefois des façons de prononcer et de s'exprimer, comme le fait souvent l'élite sous l'influence de la masse. Du reste, au moment où le védique, devenu ancien et peu compréhensible, réda au sanskrit son rang de langue savante, les prâkrits arrivèrent eux-mêmes à une certaine maturité et formérent le moyen indien.

Quelques nouvelles langues littéraires sont nées ninsi. La plus importante est le pâli, actuellement langue d'église des bouddhistes de Ceylan, de Birmanie et du Siam. On ne sait pas exactement où et quand elle a été parlée avant de servir à la prédication des disciples du Bouddha et à la rédaction du canon bouddhique. Le Bouddha étant originaire du Magadha, on a cherché dans la magadht le prototype du pâli; il est cependant plus probable que le pâli repose sur le dialecte d'Ujjayint, dont le maître a pu se servir pour être compris par tous ses auditeurs.

Une partie du canon bouddhique a été rédigée en sanskrit. Certaines œuvres, certains fragments en vers intercalés dans la prose, attestent non plus du sanskrit pur, mais un parler approchant du moyen indien que E. Senart a dénommé « le sanskrit mixte ».

Les Jainas ont aussi recouru au moyen indien pour exprimer leur doctrine. On distingue le prâkrit jaina, langue du canon jainiste, et la mahârâstri jaina, langue des commentaires et des œuvres jainistes profanes.

En dehors de ces deux principales langues d'église, on connaît encore la mahârâs!ri du pays des Marathes, qui a produit une belle littérature; la caurasent, dialecte des environs de Mathura et en même temps langue des femmes nobles dans les drames; la magadht, le parler des classes inférieures dans les drames, et la païçaci qui y est l'idiome du bus peuple. Les Indiens attribuaient la païçaci aux démons Piçaca. Mais c'était simplement la langue d'un peuple soumis et aryanisé. Elle est aussi la langue littéraire. Un ouvrage narratoire tout à fait remarquable, la Brhathatka de Gunadhya, fut écrit en ce dialecte.

Enfin toute une variété de prâkrits, soit vivants, soit connus seulement par les drames, en général tout ce qui dévie du sanskrit, s'appelle apabhramça, « qui s'est détaché, tombé de... », c'est-à-dire détaché du tronc principal qu'est la langue sacrée.

Les langues modernes dérivées du même fond aryen sont nombreuses. Parmi les principales, citons : la sindht, la gujaratt et, en partie, l'hindt qui forment le groupe ouest ; du groupe est, la plus importante est la bengalt, à laquelle s'ajoutent la bihârt, l'uriyā et l'assamt. Dans le sud de l'Inde, on parle surtout la marâtht, et, dans le nord, la kaçmiri et la naipalt. La langue à peu près commune à tous les habitants, au moins très répandue et par conséquent utile au voyageur, est l'hindustânt ou l'urdu. C'est l'hindt des camps de soldats mahométans concentrés aux environs de Delhi au xue siècle. Ce parler, mélangé de persan et d'arabe, comportant aussi l'écriture arabe, servit, à partir, du xue siècle, d'expression à une littérature assez considérable.

### 11

### L'ECRITURE.

Les Aryens, à leur entrée dans l'Inde, apportaient déjà une littérature, mais orale. Longtemps s'est maintenue la tradition de confier les œuvres littéraires à la mémoire sans les écrire. Aujourd'hui même, quoique les Indiens aient adopté la science et les méthodes de recherches européennes. ils préfèrent apprendre de vive voix, sur la parole du mattre. L'homme instruit s'appelle bahuçruta, « qui a beauconp entendu ». Lire, pour eux, c'était entendre, écrire c'était garder dans la mémoire ou y transmettre. Aussi nous étonnent-ils encore maintenant par leur facilité à apprendre par cœur. Des conteurs vont dans les villages et, pendant de longues veillées, récitent des poèmes entiers devant un auditoire inlassable comme eux; des rapsodes allaient dans les cours princières et chantaient des histoires interminables et compliquées sur les gestes de Rama ou des Pandavas. On n'entend pas parler de livres, pustaka; ce mot ne se rencontre pas dans les vieux textes. Il semble venir de l'iranien post, « peau » (1) : des textes sacrés d'Avesta ont été écrits sur des peaux de vache travaillées à cet effet. Plus usité, pathaka, maintenant « le lecteur » ou « celui qui enseigne », equivaut originairement à « récitateur ».

Les Indiens prétendaient que leurs textes sacrés étaient mieux conservés par la mémoire et par l'oreille que par des manuscrits. On croyait même profaner la parole divine - et la plus grande partie de leur ancienne littérature est la parole de Brahma - en la révélant à quiconque savait lire. Les Védas n'ont été écrits que très tard, à la fin du xvine siècle et au début du xixe siècle, sous l'influence des Européens et par « la trahison » de quelques brahmanes. Les énormes littératures brahmanique et bouddhique ont été produites, conservées, répandues sans l'aide de l'écriture. Et, pendant de longues périodes de la vie monastique du bouddhisme, quand la communauté manquait d'un texte, elle empruntait un moine savant à une autre communauté, comme aujourd'hui nous empruntons des éditions rares aux vieilles bibliothèques. Le moine venait, récitait son « livre », et le texte se réimprimait sur le cerveau des auditeurs.

<sup>(1)</sup> Cf. R. GAUTHIOT, Mem. Soc. Ling., XIX, 1915, cité dans B. Lauren, Sino-Iranica.

Cela ne veut pas dire que l'écriture n'existât point. Les premières inscriptions datées appartiennent au temps d'Açoka (mº siècle avant J.-C.). Si le roi a pu s'adresser au peuple par écrit, il a fallu que ce peuple sût lire et, par conséquent, dans la plupart des cas, écrire. Seulement l'usage n'en était pas préféré à d'autres modes d'enseignement.

La plus ancienne écriture indienne, la brâhmi, nommée ainsi pour avoir été dictée par le dieu Brahmi, repose sur l'alphabet sémitique. Des marchands qui faisaient commerce avec Babylone ou même avec les Phéniciens l'ont sans doute introduite de très bonne heure, vers 800 avant Jésus-Christ, pour leur usage commercial. De là elle a passé dans les chancelleries des rois; et les signes sémitiques, pour être adaptés à la phonétique aryenne, furent multipliés et transformés.

Un autre alphabet, la kharosthi, accuse plus nettement son origine araméenne. Les voyelles y sont à peine marquées et les mots s'écrivent de droite à gauche. La kharosthi, introduite au vie siècle dans le nord-ouest de l'Inde, grâce à la domination perse, était assez répandue au Turkestan chinois sous les Kouchanes (ter - ue siècles de l'ère chrétienne).

L'alphabet le plus généralement employé est la nagari, « (écriture) urbaine », ou devanâgari, « (écriture) urbaine et divine (ou royale) », dérivé de la brâhmi. C'est une écriture syllabique. Ainsi, par exemple, si nous avons devant nous les signes k d l, on les lira, de gauche à droite, kadala, « bananier », car, s'il n'y a pas de signe particulier pour une autre voyelle, on lit toujours a.

On écrivit donc très peu et très tard. Ce n'est que quelques siècles après Jésus-Christ que des textes — rares, il est vrai — engagent les hommes de bien à transcrire les livres d'étude et à les répandre. Mais l'habitude était de garder la science pour soi, comme don personnel et privilège de caste. Celui qui voulait l'acquérir n'avait qu'à se rendre auprès d'un maître réputé.

Et encore fallait-il appartenir à la classe supérieure. Les brahmanes défendaient jalousement l'accès à la connaissance. a Si un çûdra », lisons-nous dans un vieux recuell de lois, « écoute les Védas, qu'on lui remplisse les oreilles d'étain fondu..., s'il ose les réciter, qu'on lui coupe la langue ». Même si la pratique n'était pas toujours aussi atroce, l'interdiction exprimée en pareils termes prouve qu'on s'opposait de toute manière à la divulgation du savoir. Par conséquent, on évitait de le confier à l'écriture, accessible à tous.

Le danger n'était pas très grand, vu la fragilité des materianx de l'écriture. On écrivit longtemps sur l'écorce de bouleau; on aima encore à écrire, après qu'on connut le papier, sur des feuilles de palmier ou des tablettes de bois. Dans le climat humide de l'Inde, les manuscrits se détériorent vite. Ils se conservent mieux dans le climat sec du Turkestan. Sir Marc Aurel Stein a trouvé, en 1900, 500 tablettes couvertes d'écriture dans le sable du désert de Taklamakau. Mais généralement les manuscrits ne sont pas anciens. Nous n'en avons pas d'antérieurs au xue siècle. La plupart des documents sont écrits sur du papier, que les Musulmans ont fait connaître à l'Inde à partir du xur siècle. - On se servait aussi de plaques de métal, plus ou moins précieux selon l'importance du document; on s'est même amusé, au xnº siècle et plus tard, à graver des drames entiers sur des rochers. Chose singulière, ce ne sont pas les meilleures œuvres que l'on a ninsi fixées. Muis les Musulmans d'alentour ont pris les pierres pour la construction de leurs mosquées.

### ш

L'ÉTUDE DE LA LUTTÉRATURE INDIENNE EN ÉUROPE.

Les premiers renseignements sur la langue et la littérature sanskrite nous viennent des missionnaires. Le carmélite autrichien Fra Paolino de Saint-Bartholomeo, s'appuyant sur les travaux de ses prédécesseurs du xvn<sup>a</sup> siècle, Abraham Roger et le jésuite Hanxleden, comme sur sa connaissance directe de l'Inde, publia, en 1792, une grammaire sanskrite et, en 1798, un mémoire sur les langues et les religions indiennes.

A la fin du xviii siècle, la France se désintéressa de l'Inde. L'Angleterre s'en occupa et le petit Fort-William de l'East-India Company devint le noyau du futur Empire indien de la Couronne britannique. Quoi qu'on puisse dire des malheurs que la mauvaise politique de la Compagnie a attirés sur les Indiens, il faut reconnaître, à l'houneur des Anglais, qu'ils ont désiré connaître leurs nouveaux sujets. Ils en avaient des raisons assez pressantes, parce que les coutumes de l'Inde rendaient difficile la tâche des colonisateurs étrangers. Warren Hastings, le premier gouverneur du Bengale, fit extraire des recueils sanskrits des lois un code pratique dont il fit préparer une version en persan; celle-ci fut enfin traduite en anglais (1776). Il était encore impossible de la traduire directement; les Anglais ne savaient pas le sanskrit, les Brahmanes ne savaient pas l'anglais.

Connaître la loi indienne était donc un des premiers soucis des administrateurs anglais. William Jones, juge au Fort-William, eut le courage d'apprendre le sanskrit pour traduire l'ancien recueil des lois attribuées à Manu ; en même temps, amoureux de l'Inde, il fonda l'Asiatic Society of Bengal qui a beaucoup contribué à faire connaître l'Inde en Europe. Mais de plus haute importance, pour le grand public lettré, étaient les traductions des chefs-d'œuvre de la littérature sanskrite ; le drame La Reconnaissance de Çakountală, traduit par Jones en 1789, la Bhagavadgită et les fables du Hitopadeça, traduites par Charles Wilkinsen 1785 et 1788, ont éveillé un intérêt quelque peu romantique pour l'Inde. Gœthe luimême fut saisi d'admiration. Son fameux distique sur Çakountală n'est que trop connu.

Le véritable fondateur de la philologie sanskrite a été Henry

Thomas Colebrooke. Ni littérateur ni poète, mais savant de vocation, il dirigea successivement ses recherches presque sur tous les domaines de la pensée indienne, en commençant, lui aussi, par la traduction (1797) d'un recueil des lois sur l'héritage et sur les contrats, préparé par les pandits (pandita: savant). Colebrooke n'avait pas l'enthousiasme de Jones ou de Wilkins. Max Müller qui, plus tard, en Angleterre, lui fut présenté comme un jeune homme de talent, railla sa sécheresse. Mais, par ses travaux et par l'acquisition aux Indes d'une riche collection de manuscrits, Colebrooke a créé des savants.

Bientôt les Français prirent part au mouvement. En 1801-1802, Anquetil Duperron publia sa traduction des Upanizada du persanen latin, et, quoique les critiques n'aient pas manqué. l'émotion fut grande.

Mais Duperron ne savait pas le sanskrit. A.-L. Chezy, premier professeur de sanskrit au Collège de France, avait appris cette langue seul, sans mattre et sans aller aux Indes, grâce aux travaux des Anglais et aux manuscrits de la Bibliothèque Nationale.

La Bibliothèque possédait environ 200 manuscrits. Ils ont été catalogués vers 1807 par A. Hamilton et L. Langlès. Hamilton, revenant des Indes où il avait appris le sanskrit, se trouvait à Paris, en 1802, quand s'ouvrirent les hostilités entre Napoléon et l'Angleterre; il dut rester quelques années à Paris. Il initia au sanskrit Frédéric Schlegel, qui fut promoteur de la philologie indienne en Allemagne et responsable en grande partie des fantaisies enthousiastes sur la sagesse antique des Aryens, sur l'âge d'or du Véda et sur « la langue mère ». Ces idées-là trouvaient encore écho cinquante ans plus tard.

Chézy avait donné à l'Allemagne le premier professeur de sanskrit. C'était son élève Auguste-Guillaume Schlegel. Un autre de ses élèves fut Fr. Bopp, l'auteur de la première grammaire comparée basée sur le sanskrit. Les frères Schlegel, Bopp et W. von Humboldt ont introduit l'indianisme dans les cadres et les programmes de la science allemande, tandis que le poète Rückert révélait la poésie indienne aux masses intelligentes de l'Allemagne, bien qu'il la transformât en écho romantique d'un Orient à l'européenne.

L'indianisme du début du xixe siècle ne s'occupait que de la littérature classique. On avait à peine une faible idée du Véda et on ignorait tout du bouddhisme.

C'est Eugène Burnouf, professeur au Collège de France (mort en 1852), qui a fondé l'étude critique du Véda, comme il a fondé celle de l'Avesta, de la langue pâlie et du boud-dhisme. L'enseignement, trop court, de Burnouf, fait époque dans la philologie indo-iranienne.

Parmi les élèves de Burnouf se trouvait Rodolphe Roth. Il transporta les études védiques en Allemagne, tandis que F. Max Müller, l'autre grand élève de Burnouf, les introduisait en Angleterre et entreprenait l'édition complète des Hymnes du Rgvéda avec le commentaire de Sayana.

L'essor donné par Burnouf continue et il serait trop long d'énumérer les plus grands dans cette longue liste de travailleurs et de travaux. Nommons parmi ces derniers le Catalogus Catalogorum de Th. Aufrecht, fruit d'un labeur de quarante ans, répertoire des manuscrits sanskrits de toutes les grandes bibliothèques de l'Europe et de l'Inde; le Grand Dictionnaire de Pétersbourg, en sept volumes, publié (1852-1875) par Otto Böhtlingk et Rodolphe Roth.

Aujourd'hui « l'indianisme » est le nom d'un domaine si vaste que la vie et les forces d'un seul homme ne suffisent plus à l'embrasser. Aussi les spécialisations se multiplient-elles, et les écrits paraissent tous les ans plus nombreux. D'autre part, l'indianisme a attiré dans son orbite la connaissance de l'Asie Centrale, de l'Extrême-Orient et même, depuis le problème des Hittites, la connaissance de l'Asie Mineure, Avec les études iraniennes, il était déjà lié depuis longtemps. Bientôt le terme » indianisme » sera aussi vague que le serait par exemple l'« européisme occidental » ou quelque autre terme de ce genre. Mais sous le vague du nom se cachent nombre de disciplines précises et de travaux exacts.

D'anciens problèmes, momentanément négligés, se présentent de nouveau à l'examen des savants. La question des Védas, remaniée depuis Burnouf par E. Bergaigne, reparatt à l'ordre du jour. L'époque est aux vérifications, aux doutes et aux reprises des recherches sur des bases imprévues, dans de nouvelles directions. Nous vivons le moment d'une activité aussi inlassable que hardie.

### IV

### LA LITTÉRATURE DE L'INDE.

La littérature indienne est âgée de trois mille ans au moins. Elle s'est développée sur un territoire égal aux deux tiers de l'Europe.

Elle s'étendit de l'Asie Centrale au Japon et du Tibet en Indonésie.

Son caractère est essentiellement religieux. Cela vient sans doute de la nature des Indiens, mais aussi, et plus encore, du fait que les œuvres anciennes ont passé par la rédaction brahmanique. D'autre part, le premier monument de cette littérature, le Rgvéda, demeura un modèle et mit son empreinte sur tonte la production ultérieure.

Néanmoins les Indiens ont cultivé tous les genres littéraires. Mais un domaine où ils se taillèrent une place exceptionnelle, c'est la grammaire. L'Inde la première, et seule jusqu'au début du siècle dernier, sut penser philosophiquement sa langue. Elle parvint dans cette étude au degré suprême d'observation sans parti pris, observation nette et précise.

Quoique les langues prakritiques et les idiomes non aryens de l'Inde aient développé des littératures assez riches, nous nous bornons îci aux œuvres en védique et en sanskrit. On ne peut cependant pas laisser complètement de côté la littérature pâlie. Elle est liée trop intimement à tout ce qui, dans la production sanskrite, est d'origine populaire; elle est trop enracinée dans la pensée et les traditions plus qu'indiennes aryennes même, pour qu'on la néglige dans la présentation générale du génie de l'Inde.

On pourrait donc dire que nous allons traiter de la littérature profane. Mais ce mot ne peut s'appliquer à l'Inde. Que les plus anciens textes ne nous soient parvenus que sous la forme des chants religieux, où se mêle parfois un peu d'histoire, cela ne nous étonne pas ; ce fait a eu lieu ailleurs. Mais que toute la littérature semble sortie des milieux sacerdotaux ou, au moins, avoir subi leur empreinte, ce fait-là est particulier à l'Hindoustan.

Notre intention est de présenter le développement de la littérature indienne depuis les temps anciens jusqu'à la conquête musulmane.

La plus ancienne phase est la littérature védique et postvédique. Elle se compose en premier lieu des Védas; en second lieu des Brāhmanas, des Upanisads et des Satras.

Il est difficile de dire quand cette période commence. On la considère comme terminée quelques siècles avant Jésus-Christ, bien que des œuvres de la même inspiration et subissant l'influence de la même langue aient encore pu paraltre assez tardivement. Cela est vrai surtout pour les Upanisads, et ausai pour quelques Sûtras et Brâhmanas.

A la même période prennent racine les récits populaires concernant des faits demi-historiques, demi-légendaires, trame des grandes épopées comme des fragments épiques en prose, ces gesta deorum indiens appelés Puranas. Le Ramayana, poème savant, était déjà connu—au dire des Indiens—comme œuvre achevée avant Jésus-Christ, tandis que le Mahabharata, plus populaire et plus chaotique, ne semble avoir été finalement rédigé qu'aux premiers siècles (us ou 1v°) de notre ère (1). Quant aux Purdnas, certaines de leurs parties atteignent en antiquité l'âge védique, mais leur rédaction fut assez tardive et des œuvres des vu et vue siècles après Jésus-Christ portent encore ce titre (Purâna = « ce qui a eu lieu autrefois »).

Contemporains des épopées et des Paranas sont les fables et les contes. Le bouddhisme nous a laissé les Jâtakas en pâli, contes populaires adaptés à l'illustration des vies successives du Bouddha, antérieures à celle où il apparatt possesseur de la vérité absolue. Ces Jâtakas existaient déjà, sinon en recueil, au moins en fragments, au me siècle avant Jésus-Christ. On en a gravé des scènes sur les piliers qu'Açoka avait fait élever à Barhut et à Sâncht. En sanskrit des fables d'animaux interca-lèes dans les strophes gnomiques ont formé deux recueils qui se superposent, le Hitopadeça et le Pañcatantra. On ignore la date de leur première rédaction, mais un de ces ouvrages était déjà bien connu en Perse au vie siècle de notre ère, et sans doute avant. Par contre, l'éclosion du roman est le fruit du travail savant des poètes qui cherchaient à plaire à l'élite raffinée et cultivée sous Harsa et ses pareils.

En dernier lieu s'est développé le genre dramatique; il appartient tout entier à l'ère chrétienne. Le drame, la poésie lyrique, cultivée de bonne heure, mais parvenue assez tard à sa floraison, et le roman d'aventures caractérisent de leur éclat l'époque dite de la Renaissance indienne, qui commence sous les Guptas (début du viº siècle), mais préparée par le contact avec le monde hellénique.

<sup>(</sup>I) S. Lávi, XV, I, V, 1915.

### CHAPITRE PREMIER

## LE RGVEDA ET SES SUITES

I

## L'AGE DU Rgvéda.

Il a déjà été fait allusion, en ce livre, à la difficulté de dater le Rgvéda. Tandis que Max Müller était d'avis de fixer l'an mille avant Jésus-Christ comme la plus basse limite de sa rédaction, bientôt après la connaissance de la langue de l'Avesta, très semblable à celle du Rgvéda, a fait rapprocher ce recueil de quelques siècles vers notre ère. Maintenant que l'antiquité relative de l'Avesta semble gagner des suffrages, l'ancienneté du Rgvéda en bénéficie. D'autre part, on découvre, dans les chants védiques, des souvenirs d'une vie qui a pu être menée bien loin de l'Hindoustan, loin dans le temps et dans l'espace ; des éléments asianiques semblent s'y mêler aux éléments indiens. On a une tendance à faire remonter certaines parties à l'époque des Hittites en Asie Mineure (1). Il ne faut pas oublier non plus ni la thèse hardie de H. Jacobi (2), ni celle de Bal Gangadhar Tilak de Bombay (3). Ces deux opinions ont été énoncées en même temps, indépendamment l'une de

<sup>(1)</sup> CL WUST, dans XXVII, 34 (2).

<sup>(2)</sup> H. Jaconi, Ucher das Aller des Rig-Veda, dans a Festgruss au Rudolph von Roth z, Stuttgart, 1893.

<sup>(3)</sup> B. G. Tilak, The Orion or Researches into the Antiquity of the Vedan, Bombay, 1898.

l'autre; elles présentent des conclusions stupéfiantes. Jacobi, se fondant sur l'étude du calendrier indien tel qu'on le trouve dans certains chants védiques, et sur la comparaison entre ces données et celles des Brâhmanas, fait remonter l'âge du Véda à plus de quatre mille ans avant notre ère. Tilak le situe à six mille ans avant Jésus-Christ. Les sceptiques peuvent toujours douter : les observations du ciel que nous conservent les textes ont-elles été exactes?

Un autre passage de la vieille littérature indienne confirme l'hypothèse de Jacobi. Les recueils de rites familiaux, les Grhyasutras, parlent d'une émouvante cérémonie de mariage. Les époux, arrivés à la fin du jour dans leur nouvelle demeure. restent assis en silence sur une peau de taureau. Leur recueillement dure jusqu'à l'apparition des étoiles. L'époux, montrant alors à sa femme l'étoile polaire, lui dit à peu près ceci : « Puisses-tu être constante comme elle, heureuse dans ma maison. » Le nom de l'étoile est dhruva, « ferme, constant ». Sa fidèle apparition, toujours au même endroit du ciel, est le symbole de la fidélité de la femme à son mari. Or, de notre temps, l'étoile polaire est à peine visible; on conçoit difficilement qu'elle puisse frapper l'imagination. Voilà deux mille ans, elle était encore tellement loin du pôle qu'elle en faisait le tour avec d'autres astres et ne pouvait pas passer pour immuable. Il est donc probable que l'usage visé se rapporte à un autre astre, plus brillant, qui put, en une période très éloignée, se trouver si près du pôle céleste, qu'il était, pour les gens de l'époque, leur étoile polaire. Tel était le cas de Alpha Draconis dans la première moitié du troisième millénaire avant Jésus-Christ. Or le Rgvéda, qui remonte à une époque bien plus reculée que les sûtras, ignore cette coutume : il semble donc antérieur au troisième millénaire.

Toutefois la seule conclusion actuellement permise, c'est que Védas et Sûtras contiennent des souvenirs d'une vie civilisée à l'état très ancien. Quant à la rédaction définitive des recueils en question, elle a pu être l'œuvre d'une époque relativement basse, que nous ne saurions déterminer avec précision.

### H

## TRAITS GENERAUX DU Rgveda.

Le Rgvéda est une collection, tardivement faite, de débris de légendes anciennes, débris de chants épiques qui n'ont jamais été une épopée entière, d'incantations et - plus rarement - de poésies lyriques. Tout cela fut adapté aux fins du sacrifice et consacré par la tradition. Les auteurs se plaisent à répéter les mêmes comparaisons, les mêmes métaphores. On est en présence de clichés qui témoignent qu'une vague période de production littéraire a précédé la rédaction. Par moments, on rencontre un intense enthousiasme religieux; d'autres fragments vibrent de haine contre les ennemis du peuple aryen. Les tableaux des fêtes, surtout des courses de chars, les images des dieux et les descriptions des phénomènes de la nature nous étonnent par leur richesse de coloris. Mais ce ne sont que les restes d'un travail échelonné sur des siècles et aucunement spontané, c'est le fruit d'une civilisation aristocratique et guerrière, déjà bien organisée et différenciée. Œuvre d'épigones, laborieuse et savante, mosaïque plus que tableau, et qui ne reflète point la prétendue société primitive, bonne et heureuse. Ils se battent plus qu'aucun autre peuple ancien, - à en croire les documents, - ils jouissent de la vie avec toute la véhémence possible, et, quant à la naïveté et la simplicité de leur soi religieuse, bien des passages des hymnes prouvent qu'elle n'était pas la règle générale. Maints traits d'ironie ou de scepticisme sont décochés à l'égard des dieux.

La langue des hymnes offre d'assez nombreux emprunts aux langues prâkritiques (1), ce qui prouve que le parler

<sup>(1)</sup> WACKERNAGEL, Allindische Grammatik, L.

populaire n'étail pas, à une certaine époque, séparé de la langue rituelle par un fossé infranchissable.

Des variétés de langage apparaissent entre les parties du Rgvéda. Ce fait semble dû ou à des différences chronologiques dans la composition, ou à la diversité des auteurs qui pouvaient appartenir à des territoires éloignés les uns des autres. La tradition attribue certains livres à des familles brahmaniques dont elle donne les noms. Il se peut que les descendants d'un sage, auteur véritable, aient partagé avec lui la gloire d'avoir transmis aux hommes la parole divine; ou peut-être aussi certaines familles de prêtres se crurent-elles détentrices exclusives des chants qui s'adaptaient plus particulièrement à leurs fonctions, par exemple de hotar, d'udgatar, etc.

Cette diversité de détail se recouvre d'une unité de versification. La métrique des rc est syllabique; on ne tient compte de la quantité que pour les deux derniers pieds de chaque vers. On ne devrait même pas parler de « pied » à propos de la strophe indienne : sauf les quatre ou, rarement, les cinq dernières syllabes, tout le début des vers est libre. Naturellement, lorsqu'il se compose uniquement de cinq syllabes, comme c'est le cas pour la strophe nommée virâj, chacune a sa quantité définie. Un vers s'appelle pada, ce qui veut dire « pied », mais aussi, et plutôt, « le quart ». Trois padas de huit syllabes avec la fin iambique forment la strophe gayatri, la plus usitée en védique et destinée à être chantée. Moins fréquent en védique, mais plus tard généralement employé et formant la vraie strophe épique, çloka, est l'anustubh, quatre vers de huit syllabes. D'autres strophes, comme tristubh ou quatre padas de onze syllabes avec coupe après la quatrième ou la cinquième syllabe, ou la jaguli, quatre lignes de douze syllabes, à la fin trochaïque, alternent avec des mètres beaucoup plus compliqués et plus savants. Nouvelle preuve d'une rédaction bien éloignée de la création populaire. Une métrique travaillée a toujours été l'objet de prédilection des poètes indiens, mais,

à la période du Véda et des Brâhmanas, le mêtre prenait une valeur sacrée et symbolique. On trouve dans l'exégèse indienne, quelques siècles avant Jésus-Christ, de longues spéculations sur la mystique des mêtres et sur leur rôle dans le rituel, rôle magique et des plus puissant. L'inspiration du poête et l'enthousiasme de l'auditeur sont devenus un support de la liturgie et son explication.

Reconnaissons qu'on est encore loin de comprendre tout le Rgpéda. A chaque instant on se heurte à des difficultés. Les Indiens eux-mêmes en avaient dès longtemps perdu la tradition au moment où leur grand Săyana (xive siècle de notre ère) se mit à commenter ces textes archaïques. Les savants modernes ne sont pas d'accord sur ce qui est d'origine indo-européenne, et ce qui est purement indien. La formation lente des hymnes à des périodes très reculées et la mise tardive en recueils posent autant d'obstacles à l'exègèse védique.

Les 1028 sūkta, « hymnes » du Rgvéda, sont divisés en dix cercles, mandala. Cette division n'est que très approximativement fondée. C'est tantôt le nom du rsi (pron, richi), « sage », anteur, qui a servi de base à la classification; tantôt le nom d'une famille de chantres-prêtres qui cimente, selon la tradition, plusieurs hymnes; tantôt encore l'unité du sujet qui a groupé les chants. Ainsi II-VII sont connus comme appartenant à certaines familles; lX s'occupe du culte de Soma; X est le plus jeune par la langue et les idées; l est le plus hétéroclite, ajouté plus tard au recueil primitif. Mais de même qu'à côté des hymnes de langue relativement jeune se trouvent des chants d'une antiquité incontestable, de même pour les noms d'hommes — et aussi de quelques femmes — auteurs, le principe d'unité n'est pas rigoureusement maintenu.

### III

### LES AUTRES VEDAS.

## Sama-, Yajur-, Atharva-Véda.

La Samhità du Sâmavéda n'est que le recueil de mélodies pour chanter les hymnes sacrés. On n'y trouve pourtant aucune notation musicale. Les indications se bornent à dire à peu près : « Ceci doit être chanté sur l'air de la strophe telle ou telle. » Puis un vers ou quelques mots du début d'un hymne qui était suffisamment connu pour servir de modèle. La mélodie s'adaptait, selon les Hindous, à la strophe; elle en découlait même : la strophe était « la matrice » du chant.

Ce n'est que beaucoup plus tard qu'on se mit à noter la musique au moyen de signes particuliers, d'abord par des syllabes, ensuite au moyen de chiffres, de 1 à 7, qui correspondent à notre gamme à partir de /a en bas jusqu'à sol. Comme tout enseignement se donnait oralement, le maître était la pour donner le signal de la main et indiquer les notes avec les doigts.

Le chant avait une importance extrême dans le culte, aussi existait-il beaucoup de modes de chanter. Un écrivain tardif en compte jusqu'à huit mille (1). L'exercice de la magie qui occupe une si grande place dans l'Inde était accompagné de chants particuliers et le Sámavéda devint, en dehors de son usage rituel, le préféré des sorciers et des magiciens. Il existe même un manuel de sorcellerie, le Sámavidhâna-Brâhmana, qui enseigne quelles mélodies (sâman) il faut employer pour que le charme soit efficace. Aussi le son même des sâman pénétrait-il les gens d'une sourde terreur et bien que le Sâma-Véda appartint aux livres sacrés, les brahmanes interrompaient la

récitation des re et l'étude des Védas dès que le bruit du sâman venait s'y mêler. Seuls les prêtres officiants pouvaient impunément manier cette arme dangereuse.

Au point de vue littéraire cependant, le Sâmavéda ne présente aucun intérêt. Il reprend des strophes du Rgvéda, surtout des livres VIII et IX. Quelques dizaines de vers ajoutées par les auteurs du Sâmavéda n'ont aucune valeur.

Le Sămavêda est destiné aux udgătar, prêtres dont la fonction était de chanter les prières pendant le sacrifice. Pour les formules récitées à voix basse ou murmurées par les prêtres adhvarya, il existait un autre recueil, le Yajurvéda. Les yajus étaient de brèves invocations en prose ou en vers. On les a composées sur le modèle des strophes du Rgvéda; quelquefois ce n'en sont que des emprunts.

Nous connaissons deux récensions du Yajurvéda: le Noir et le Blanc. Le Noir est plus ancien à en juger par la langue et par les imperfections de l'exposé. On l'appelle « noir » (Krsna) au sens d'« obscur », car ses formules sont mélangées sans aucun système avec l'explication exégétique ou le brâhmana. Il a été enseigné par quatre grandes écoles d'exégètes, et l'on en connaît quatre Samhitàs; la Taittirtya-Samhità, la Maitrâyani-Samhità, Kâthaka et Kapisthala-Kâtha-S.; cette dernière fragmentaire.

Le Yajurvéda Blanc porte le nom de Vájasaneyi-Samhită parce qu'un docteur réputé, Yājñavalkya Vājasaneya, y est mentionné comme maître. On en connaît deux récensions, celles de l'école Mādhyandina et de l'école Kānva, du reste tout à fait pareilles. La Vājasaneyi ne contient que les formules. Leur ordonnance est claire et systématique; le soin des rédacteurs est évident. Mais les quinze dernières sections sur quarante sont d'origine plus récente et, tout en se rattachant aux idées déjà agitées dans le mandala X du Rgueda, dénoncent par leur mystique l'influence des Upanisads. Quant à la partie plus ancienne, on y trouve, entre autres, des traces

des rites très anciens, et intéressants pour le folklore : le rite du sacre du roi et le sacrifice du cheval. Les deux cérémonies sont racontées en détail dans le Çatapatha-Bráhmana dont il sera question plus tard.

On se tromperait si l'on croyait le Yajurvéda homogène au point de vue de la pensée. A côté des prières simplistes qui nomment sculement la divinité à qui on présente l'offrande, ou bien d'autres aussi peu compliquées, dans le genre de : « Donne ceci ou cela à moi qui te donne... », on rencontre des incantations sous la forme de litanies; d'autres fois, c'est l'énumération sans fin des noms, épithètes et attributs du dieu à seule fin d'exercer une pression sur lui et de l'obliger à favoriser le fidèle. Des éléments profanes n'y manquent pas non plus, très importants pour l'historien. Il en apprend que la société comptait des artisans de toutes sortes, depuis les charrons jusqu'aux orfèvres, etc., et que les brahmanes formaient dejà une corporation, sinon une caste, privilégiée; Par endroits aussi, des malédictions ou des formules d'ensorcellement se mélent aux prières d'un ton élevé. Ailleurs nous rencontrons des exclamations où les mots, pour nous incompréhensibles, ont pour les Hindous une valeur mystique. Il ne s'agit pas seulement de la syllabe om. Tout acte n'est que le symbole d'un autre acte non révélé à nos yeux, tout objet est le symbole d'une puissance secrète, tout mot a un sens caché. On est en plein mystère. Le vulgaire s'expose toujours à des dangers dont le moindre est de rendre ses prières inefficaces. Un mot autrement prononcé, une accentuation changée peuvent déchainer sur lui des forces magiques et hostiles. Mais celui a qui sait ainsi », evamvid, celui qui comprend le symbolisme et la mystique des objets ou des formules sacrées, celui-la seul peut les manier impunément, à son profit et au détriment de ses ennemis.

Longtemps on n'a reconnu que trois Védas. Les textes parlent de trayt vidyà, «triple science», science liturgique contenue dans les Rg., Sama- et Yajurvéda. Assez tard on a ajouté à ces Védas le quatrième, l'Atharouvéda. Non que ce recueil soit plus récent. Déjà son titre décèle une origine ancienne. Atharoan, c'est le prêtre du feu, l'ataravestique. Ce terme, venant encore de l'indo-iranien, c'est-àdire du temps de la communauté des deux peuples, ne s'est conservé en vieil indien que dans le nom d'Atharoan, a prêtre magicien, sorcier ». Le titre complet et plus ancien de l'Atharoavéda Samhità est Atharvangirasah, ce qui veut dire: les Atharvan et les Angiras. Les premiers sont les sorciers qui opèrent des charmes bons, favorables; les seconds accomplissent des charmes destructeurs, la magie noire. Ainsi, tandis que les Atharvan guérissent les malades, protègent contre les malheurs, etc., les Angiras envoient maladies et malheurs aux ennemis ou rivaux.

La récension la mieux connue est la Çaunaka-Samhilă. Ses vingt livres contiennent 731 hymnes, dont certains très brefs, incantations d'une ou deux lignes (livre VII); d'autres longs de plusieurs dizaines de vers (XVII et XVIII). La systématisation des hymnes, toute formelle, basée sur un principe mécanique, accuse une rédaction tardive. Ainsi le premier livre se compose presque exclusivement d'hymnes de quatre lignes, le deuxième de cinq, le troisième de six, le quatrième de sept. Ensuite l'ordre extérieur se gâte un peu, mais la pensée semble compter davantage. La prose se mêle aussi à la poésie.

En général, la langue et la métrique de l'athurva sont celles du Rgvéda, mais on constate des passages plus récents, « écrits » sous l'influence des parlers populaires. Populaire aussi et sans doute très ancien est le fond de l'Alharvavéda: il plonge dans les plus grossières superstitions d'un penple non civilisé, aussi passionné et indomptable dans ses haines que dans ses désirs. Cependant le lieu et l'époque ne sont plus les mêmes que pour le Rgvéda. Les Atharvans connaissent déjà le tigre, donc les Aryens se sont déjà approchés de la jungle du Bengale. On parle beaucoup dans ces hymnes des brahmanes, des honneurs

qui leur sont dus et de leurs intérêts matériels : preuve non seulement que l'Alharva-Véda a passé par la rédaction brahmanique, mais aussi que l'état social s'acheminait vers la suprématie des brahmanes. Cette suprématie, sinon tout à fait inconnue, au moins peu marquée à l'époque védique, s'est fait nettement sentir dans les ouvrages postvédiques, Brâhmanas et Sûtras.

### IV

## LES BHAHMANAS (1).

A mesure que les Védas cessaient d'être clairs, leur langue devenait incompréhensible et, la tradition du culte menaçant de se perdre, des savants en rituel composèrent des traités liturgiques à l'usage des brahmanes chargés d'officier pendant le sacrifice. Il fallait surtout expliquer aux officiants la relation entre les formules qu'ils murmuraient ou les hymnes qu'ils chantaient, et les divers actes rituels, les divers gestes consacrés qu'ils accomplissaient. Ces traités s'appellent des brâhmanas, « explications ». Toute discussion sur un point d'exégèse est nommée ainsi et des recueils d'enseignements des écoles brahmaniques portent le même titre.

Les passages explicatifs du Yajurvéda Noir, mélangés aux mantras, formules, sont des premiers brahmanas. La langue et les idées ont évolué depuis l'époque védique.

Les Brâhmanassonten prose, —forme de la littérature scientifique. Certes, les Védas n'étaient pas exempts de prose, mais l'ensemble était poétique. Pour les Brâhmanas, la proportion est inverse. Si la lecture des Védas est souvent ahurissante par leurs éléments hétéroclites, la lecture des Brâhmanas dépasse tout en aridité et en sécheresse.

Si, toutefois, on s'engage dans leur examen, on y

découvre maints renseignements sur le passé de l'Inde, sur l'expansion des Aryens dans la vallée du Gange, sur de vieilles coutumes et la formation d'une philosophie. Comme source d'info mations géographiques et historiques, comme recarils d'anciennes légendes, les Brâhmanas offrent une richesse inépuisable, mais dans un fatras d'explications aussi minutieuses qu'artificielles, défiant toute logique. Des étymologies surprenantes d'enfantillage servent d'arguments dans la résolution des problèmes abstraits. L'identification d'objets ou de phénomènes qui n'ont rien de commun et le symbolisme poussé à outrance, comme d'autre part l'effort de tout ramener à l'unité fondamentale, témoignent d'une spéculation en voie de devenir philosophique, mais qui n'est encore que bégaiement insipide.

Tout Véda possède son Brâhmana. Non que chacun l'eût dès le début. Mais à mesure que la littérature exégétique s'étendait, on composait de nouveaux traités sur les mêmes questions et on les rattachait aux parties des Védas qui en manquaient.

Un des Bráhmanas du Rgvéda, l'Aitareya, raconte une intéressante histoire qui se rattache à la suppression des sacrifices humains.

Le roi Hariçcandra, de la dynastie solaire et de la race d'Ikavaku, vent avoir un fils et, pour l'ohtenir, l'offre d'avance au dieu Varuna, Mais lorsque le dieu vient réclamer son dû, le roi, sous différents prétextes, fait remettre la dals du sacrifice jusqu'à la majorité du jeune homme. Gelui-ci achète alors à un panyre brahmane un de ses fils, Çunahçeps, pour l'offrir à sa place. Au moment un la victime, parée de fleurs et attachée au poteau de sacrifice, doit être egorgée, les dieux, appelés par ses plaintes, intercèdent et Varuna accorde la grâce.

Ce qui nous frappe dans cette légende, c'est l'abjection du vieux brabnane qui vend son fils pour un troupeau de vaches et se décide à lui tranches lui-même la gorge. Trouvons lei l'écho d'un changement opèré dans les esprits des ludiens védiques ; il a eu pour effet le respect de la vie humaine et la réduction des sacrifices humains aux sacrifices d'animaux, ceux-là même blesséé concurrencés par des offrandes paisibles de Soma.

Le plus important et à la fois le plus jeune de ces textes est l'a explication des cent chemins (du sacrifice?) », le Catapatha-Brahmana du Yajurveda Blanc. On le situe vers le ve siècle avant Jésus-Christ; en tout cas Panini, dont la plus basse date serait le 1ve siècle, semble déjà connaître ce brahmana, mais non peut-être dans sa rédaction définitive. - Le Catapatha est destiné à l'usage de l'adhvarvu, prêtre qui accomplit toutes les fonctions techniques du sacrifice et les accompagne de yajus. Il explique les yajus et leurs relations avec les actes rituels. Ce texte, didactique et exégétique, est rédigé avec toute la concision et la sécheresse possibles ; l'emploi des adjectifs, des participes et des substantifs en épithètes rend inimitable son style elliptique. Le geste et la voix du maître devaient suppléer à la brièveté de la parole. Heureusement les discussions sont coupées d'itihasa (textuellement : « en vérité, il en était ainsi »), ákhyána et purána, « récits », tantôt historiques, tantot fabuleux.

On y trouve la très ancienne légende du déluge, mais l'identification du récit indien avec les sources sémitiques n'est pas établie.

— Un matin on avait apporté à Mann de l'esu pour se laver « sinsi que c'est l'usage encore maintenant chez les hommes ». Comme il se lavait les mains, un petit poisson vint s'y jeter. « Sauve-moi la vis et je te sauverai à mun tour, dit-il. — De quoi me sauveras-tu? — De grandes esux vont veuir, elles emporteront tous les êtres vivants. — De quoi et comment dois-je te garder? — Je suis petit, de granda poissons peuvent me dévorce. Gards-mui dans un pot; quand il deviendra trop petit pour moi, tu me creus-ran une fosse et, lorsqu'elle me sera trop étrolte, tu me jetteras dans la mer. « Or, ce poisson était un jhasa (1) ; sa taille devint énorme. En partant enfin il dit : « Les grandes saux vont venir hientôt. Fais-toi un hateau et attends-moi. J'arriverai pour te sauver. »

— A l'époque fixée, les grandes pinies survinrent. L'eau montait de partont. Manu monta dans son lateau, et le flasse vint à lui, fit attacher le haisau à sa corns et navigna au delà des montagnes du nord. Là, il ordonna à Manu d'attacher son haisau à un achre et ensuite, à mesure que l'eau descendrait, de relàcher la corde et de glisser prodemment avec l'onde. Le lieu de cette descente s'appelle encore aujourd'hui : « Descente de Manu ». — Manu est ainsi le premier homme de la nouvelle créstion. Avec sa fille lefà il agendre la

<sup>(1)</sup> Poisson mythique non identific.

race humaine et quand los, se dérobaut devant son père pour éviter l'inceste, prend successivement la forme d'une vache, d'une chèvre, etc., etc., Manu, assument la forme male correspondante, engendre avec elle je moude animal.

Très belle, comme l'écho lointain d'une triste chanson, est la legende de Pururavas et d'Urvaçt que le Catapatha reprend à la mitte de quelques atrophes conservées dans le X\* livre. La nymphe (apsaras) Urvaçt aims le roi Pururavas. En l'épousant, elle lui fit admettre trois conditions, dont l'une était de ne le voir jamais nu. « Car telle est le continue de nous autres, femmes », dit le texte. Un un passait, Urvaçt portait déjà dans son sein l'enfant de Pururavas, mais les Gandharvas, musiciens célestes, compagnons des Apsaras, trouvaient longue son absence. « Voilà bien longtemps que cette apsaras reste parmi les hommes », se dirent-ils. Ils inventèrent un atratagème pour la faire revenir. Urvaçt avait un couple d'agneaux favoris ; elle les attachait le soir à sa couche. Les Gandharvas en volèrent un et, la mit snivante, summenèrent le second. Alors Urvaçt se plaint d'être outragée « comme s'il a'y avait pes d'homme dans la maison ». A ce reproche, Pururavas s'élance après les gandharvas, mais ceux-ci produisent un éclair et Pururavas est nu devant sa femme, Au même moment elle disparaît.

Le Catapalha renferme de nombreuses légendes cosmogoniques. Par exemple il raconte qu'au début seul existait Prajàpalt (prajà veut dire « postérité », donc » le maître de la création »). « Paissé-je me multiplier!» penas-t-il. A force de mortifications, il crée le feu, Agui. Il l'émet de sa houche et, du fait de son origine. Agui « mange », c'est-à-dire dévore l'affrande. Mais comme, derechef, il n'a plus rien à consumer, Agui « retourne, la gusule enflammée, contre son créateor. Prajàpati se hâte alors de créer plantes et arbires, de crée lait et heurre, enfin d'instituer le sacrifice. De cette manière il échappe à la destruction et aussi se multiplie en ses créations. La conclusion? le sacrifice est une institution divine; celui qui l'offre en connaissance de cause échappe à la destruction et se multiplie dans sa progéniture. Ainsi raisonnent les Brâhmanas.

Veut-on savoir ponrquoi les montagnes ne peuvent pas voler? Elles avaiant des ailes juits et se transportaient d'un endroit à l'autre (I). Mais cela pesait singulièrement à la terre et elle flechissait sous le choc de leur descente. Le dien Sudra trouva remède à sa détresse : il coupa les alles aux monts et les rendit immobiles (neala). Quant aux ailes, elles sont devenues nuages et c'est pourquoi on peut observer que les nuages se portent volontiers vers les montagnes.

Le texte d'où est tirée cette légande, la Maitrayant-Samhild, composé, comme on sait, de (ya/as) formules, suivies d'explication (brâhmana), cîte l'exquise histoire de la création des nuits. La sœur-amante Yamt se lamente après la mort de son frère Yama. Les dieux n'arrivent pas à la consoler, Pour tui faire oublier le bien-aimé, ils créent la nuit qui couvre tout de son voile... Quand, le lendemain, le jour se fut levé, Yami avait oublié son frère.

<sup>(1)</sup> Maltr. Samh, I, 10, 18; Léop. von Schnamen, Indiens Literatur u. Kultur,

Quelquefois l'exégèse ne manque pas d'un grain de sel. Les dieux étant en lutte avec les Gandharves, qui leur avaient ravi le Soma, envoient audevant d'eux la Voix, femme jenne et belle. Elle tourne les têtes des Gandharves et leur reprénd le Soma, Mals ils réclament qu'en compensation elle rétourne chez eux, « Bon, disent les dieux, faisons un tournoi, qu'elle choisisse, » Les Gandharves, contre leur nature, voulairent se montrer sérieux et conquérir la femme par la science. Ils lui récitérent les Védas, « Vois à quel point nous sommes avants », lui disaient-ils. Mais les dieux créérent le luth, en jouèrent et chantèrent. Vác courut vers eux. C'est pourquoi les femmes raffolent de danseurs et de chanteurs,

Comme les Védas, mais plus encore, les Brâhmanas se plaisent aux étymologies fantastiques. On justifie un rite en expliquant son nom ou, plutôt, en le glosant par un autre qui lui ressemble (1). Ainsi le nom d'Indra serait dérivé de la racine indh, « brûler ». On formerait alors Indha et ce serait le nom véritable du dieu, caché sous son appellation ordinaire. Pourquoi caché? « Parce que les dieux aiment le mystère. » Les plantes s'appellent osadhayah. Pourquoi? Parce qu'elles ont apparu après que Prajapati eût prononcé osam dhaya, « bois, pendant que tu brûles », quand il versait sa libation dans le feu. Agni, le Feu, a été créé en premier lieu, agre; c'est comme s'il appelait agri (2). La ressemblance des sons suffit pour identifier les mots; l'identification des mots identifie les idées et les fait symboliser par les objets les plus disparates.

On est étonné de constater, d'une part, une spéculation raffinée, d'autre part, des comparaisons et des preuves simplistes, souvent grossières. La brutale sexualité se mêle aux actes liturgiques (3). L'acte de procréation est constamment rappelé pour éclairer les détails du sacrifice, et n'est lui-même que l'image du sacrifice, dont la femme est l'antel. Tous les phénomènes, toute la vie de l'univers sont expliqués comme se symbolisant les uns les autres et n'étant en somme que les diverses apparences du sacrifice que les hommes apportent aux dieux

<sup>(1)</sup> OLDENBERG, Vorwissenschaftliche Wissenschaft. (2) C. B., II, 2, 4, 2. — (3) Cf. tonjours CLXXIX.

et les dieux à eux-mêmes. L'unité démontrée, ou que l'on croit avoir démontrée, par juxtaposition des images, est l'idée principale des Aranyakas et des Upanisads.

### V

## ÂBANYAKAS ET UPANINADS.

A l'âge du moyen indien, ou époque postvédique, la caste sacerdotale, parfaitement organisée, est établie dans ses privilèges. Elle n'oublie jamais, dans les Brâhmanas, de rappeler aux autres sa supériorité. Mais des idées nouvelles se font jour de bonne heure, et des profanes se mêlent aux controverses des docteurs. Du sacerdoce même sortent des esprits libres qui nient l'efficacité du culte et de la générosité envers ses représentants. Ils cherchent à trouver d'autres voies de saint et d'autres bases pour leurs spéculations. Les produits de ce mouvement intellectuel, très intense, sont les dranyakas, « réflexions faites dans la forêt », et les Upamisads, « enseignement secret », communication réservée à un nombre restreint de disciples.

Il n'y a point d'interruption brusque entre les Brâhmanas et les Upanisads. Ces dernières font d'abord partie des premiers; ainsi la Grande Upanisad de la Forêt, Brhad-Aranyaka, se trouve incluse dans le Çatapatha. Ce n'est qu'avec le temps que la production se différencie : d'un côté en sâtras, de l'autre côté en enseignements a libres », spéculations sur l'absolu, âtman, qui ont pris le nom d'apanisad. On les appelle aussi Védânta, achèvement des Védas, car elles terminent l'époque védique. Les âranyakas sont le fruit d'une réflexion solitaire, d'une vie érémitique, qui fot toujours familière aux populations de la vallée du Gange. Les brahmanes ont même institué la théorie des quatre âçramas, phases de la vie pour un noble ou Aryen. Le premier état était

celui du brahmacărin ou de l'étudiant brahmanique, période d'étude chez un maître brahmane.

Le jeune homme était tenu à une obéissance absolue; il devait servir son mattre comme domestique et mendier la nourriture pour lui. En revanche, il lui était permis de répéter après son précepteur les paroles des Védas jusqu'à les savoir par cœur. Alors le jeune homme offrait à son précepteur un cadeau et, libéré avec bénédiction, retournait chez lui pour se marier et fonder une famille. C'était l'acrama de grhastha, maître de maison, période d'activité sociale et religieuse. Enfin, quand tous les devoirs ont été accomplis, les enfants élevés et mariés, la famille assurée, le pieux fidèle pouvait, s'il le voulait, abandonner le monde, afin de se consacrer, dans un lieu désert, au culte des dieux ou à la méditation sur les problèmes de l'existence, la mystique du sacrifice, etc. Quelquefois même, cette vie de vánaprastha, a habitant de la forêt », ne satisfaisait pas le sage; ou bien, sentant sa fin approcher, il interrompait les pieux exercices et ne méditait que l'union avec l'absolu. On l'appelait alors samnyásin, « qui a tout abandonné, qui a renoncé à tout ». Les sumnyasins se faisaient quelquefois ascètes errants, partaient en pelerinage vers les lieux saint; ou les ermitages lointains de l'Himâlaya. Ils se laissaient finalement mourir de faim et de fatigue, indifférents à tout.

Mais, le plus souvent, les ermitages étaient de petites colonies loin des villes. Un penseur, un homme réputé par la piété ou par la sagesse réunissait des disciples qui venaient suivre son enseignement, partager ses pénitences. Une école se formait. Les réflexions des sages recueillies par leurs disciples ont donné naissance aux Aranyakas et ensuite aux Upanisads.

Les Upanisads ont été créées pour la plupart en dehors des milieux sacerdotaux. La spéculation philosophique n'était plus le privilège exclusif d'une caste. Ainsi, le roi de Videha, Janaka, surpasse les brahmanes en science sacrée; le célèbre Yajñalvakya, chef d'une école brahmanique, se rend auprès du roi pour mieux s'instruire. D'autres rois ou nobles sont assez souvent mentionnès comme mattres et instructeurs. Des femmes même prennent part aux brahmodya, ou tournois brahmaniques. Il est donc naturel que de nouveaux éléments sociaux intervenant dans le domaine religieux et philosophique, y apportent aussi de nouveaux éléments intellectuels. Sous cette influence, les Upanisads ont élaboré la doctrine de l'absolu, seule réalité, doctrine d'idéalisme pur, et, grâce à la souplesse du brahmanisme, cette doctrine, bien que diamétra-lement opposée à l'ancienne religion védique, fut incorporée dans ce qu'on appelle d'un nom général, Véda.

Les plus anciennes Upanisads sont : Brhadārangaka, Chāndogya, Taittirtya, Aitareya, Kaustlaki et Kena. Mais la création des Upanisads n'est pas encore close, tout traité mystique peut prétendre à ce nom, qui désigne une « doctrine secrète » que le maître confie rahasyam, « mystérieusement », à son disciple (upa-ni-sad, « s'asseoir tout près, comme pour écouter un secret »).

Le sujet de ces œuvres, nous le savons, est l'absolu, átman. Mais, à côté de la métaphysique, il n'y manque pas de passages d'une naïveté et d'un pittoresque charmants.

Nous voici dans un tournoi brahmanique. Le roi promet un troupeau de cent vaches à celui qui aura résolu les questions qu'il pose, « Emment les vaches, mon enfaut! » ordonne tranquillement le sage Yajñavalkya à son disciple avant même d'entreprendre la discussion. « Hé, Yajñavalkya! — s'écrient d'autres brahmanes, — ne crois-tu pas que nous pourrions aussi avoir envie de gagner des vaches? » Mais ils sont vite battus par le savant docteur,

Une autre fois Yajñavalkya découseille aux brahmanes de se meaurer avec le roi Janaka, « Car, dit-il prudemment, si vous avez le dessus, les gens diront qu'il n'y a rien de plus naturel; il est kaatriya (guerrier) et ne a'occupe pas de science. Mais il se pourrait qu'il sorte vainqueur, et alors quel cri parfont; le kratriya a vaincu les brahmanes! »

Quand ce sage voulut quitter le monde, il partages son bien entre ses deux femmes. Katyayant et Maitreyt « Serai-je immortelle, à seigneur, dit Maitreyt, quand je possèderai des richesses? » — « Non, répond le docteur.

to vivras comme les gens riches, mais cela n'a rien à voir avec la vie éternelle, s « Alors, que voules-vous que je fasse de ces hiens? Enseignez-mui, seigneur, plutôt la science que vous possèdez, « Et le sage se met à lui exposer la doctrine de l'dintan, un sans second, en dehors de qui rien n'existe; qui est la seule réalité et la seule vie (1).

Ce petit poème en vers qu'est la Kathaka-Upunisari(2) contient la jolie histoire de Nociketas, C'était un jeune homme qui, voyant son père faire des largemes aux religioux, lui demanda par plaisanterie : « Et moi-même, ton file, a qui me douncras-tu? » - « Je te donne à Yama (dieu de la mort) ». répond le père impatienté. - Que fera-t-il de moi, Yama? se demande Naciketas tristement. Mais pour obeir il se rend anx enfers. Yama n'est pas là et Naciketas l'attend trois jours sans avoir obienu les honneurs prescrits par l'hospitalité. Quand Yama revient, il se hate de réparer l'erreur et offre à Naciketas trois faveurs a son chox. Le jeune homme vondrait retourner vivant chez son pere et le retrouver heureux, être heureux lui-même; pais, lorsqu'il lui fant choisir le troisième don, il refléchit et dit : « Quand un homme s'en va de ce monde, les nov disent ; « Il est là ; il vit », d'autres ; « Il n'est nulle part, il n'existe plus ». Réponds-moi, Yama, ce qu'il y a en vérité. Toi seul tu peux résoudre mes doutes, . Yama voudrait éluder la question. Elle est trop difficile et les dieux mêmes hésitalent autrefois là-dessus, e Demande autre chose, Nacikotas (3), choisis de nombreux troupeaux, chevaux et éléphants ; prends l'or et l'argent, prends de grands domaines de terre. Je l'offre grandeur et puissance, lungue vie et postérité. Vois mes belles apsaras assises sur des chars ornès, ou jouant des harpes et dansant. Sois heureux avec elles, mais ne m'interruge pas aur la mort. » Naciketas refuse tout. Que valent les jouissances, que vant la vie même la plus longue, si la mort vient tout intercompre? Il vent savoir ce qu'il y a après. Enfis Yama, vaince par tant d'insistance, enseigne à Nacifetas la théorie de l'immorta'ité dans l'dimun.

Même le féminisme pourruit trouver «a part dans les Upanisads. L'une des plus récentes dit que la vérité était introuvable pour les grands saints et auges. Une simple temme, Uma (4), l'a trouvée sur son chemiu, en marchant. Mais elle en a été jugée sligue par ses vertus.

### VI

### LES SUTRAS.

## a. Kalpa- et Grhya-sûtras.

Si les Upanisads ont un style vif et facile, les Sûtras sont ce que l'Inde possède de plus sec et de plus condensé, à la fois ce

<sup>(</sup>I) Behadarunyaka. — (2) Publié par Apre, Poons, 1889.

<sup>(3)</sup> Cf. Catapathabrahmana, XI, 5.

<sup>(4)</sup> Elle figure anssi comme épouse du dien Civa.

qu'il y a de moins plaisant à lire et de plus facile à apprendre par cœur. Imaginous des phrases brèves et hachées, composées presque exclusivement de substantifs — abstraits de préférence — et d'adjectifs, sans verbes.

Sătra signifie a fil », a fil conducteur », règle. On appelle ainsi des recueils de préceptes élaborés pendant des siècles et transmis par la tradition orale. Ceux qui se rapportent au rituel portent le titre général de Kalpasûtras. Les uns indiquent les usages du culte « officiel », représenté par les grands sacrifices. ordinairement longs et couteux ; ce sont les Craulasalras. D'autres enseignent de culte domestique : les Grhyashtras, importants pour qui veut connaître la vie d'un Hindou orthodoxe. Des rites et des prières, ou plutôt des formules adaptées à chaque circonstance, accompagnent l'Hindou depuis sa naissance, ou plutôt depuis sa conception dans le sein de la mère, jusqu'à la mort. Ces textes montrent l'Inde étroitement rattachée, par ses coutumes, à la civilisation de peuples actuellement éloignés d'elle, tels les Slaves et les Finno-Ougriens (1). Car les salras, bien que recueillis en livres pendant la période postvédique et certains même à une date assez tardive, contiennent des réminiscences d'une très haute antiquité.

Ils prouvent l'unité de la civilisation indo-européenne et offrent des témoignages — parmi tant d'autres — que l'ancien habitat des Indiens était situé loin de leur domaine actuel.

Aux grhyasùtras se rattachent les dharmasūtras, prescriptions qui concernent la morale : l'ensemble des devoirs et des droits de l'individu, ainsi que les lois qui règlent son existence. Chaque caste a son dharma. Être moral, c'est être fidèle aux

<sup>(1)</sup> Cf. L. v. Schnodden, Die Hochseltsgebräuche..., Berlin, 1882; M. Win-Territz, Das allindische Hochseltsritaell nuch dem Apastambigu-Gripgeentra m. ein. und. eerw. Werken. (Denkschriften der Kais. Ak. d. Wiss. in Wien, phil-hist, Kl., Bd. Xl., Wien, 1892); W. Caland, Ueber die Tolenverehrung bei einig. der indogerm. Völker, Amsterdam, 1888 et CXXXII.

L'âge de Pânini a été longtemps controversé (1). On le placait au 110° siècle avant Jésus-Christ. Il serait plus juste de le croîre contemporain du bouddhisme naissant, c'est-à-dire de peu ultérieur au début du ve siècle (2). Il se sert d'abréviations et de mots inventés exprès pour désigner les formes grammaticales, signes algébriques de la grammaire. Avec ces mots signes, il formule, nettes et brèves, de vraies règles d'algèbre linguistique. Par exemple la phrase : « Si les voyelles i, u, r et l, brèves ou longues, se trouvent devant une voyelle, elles sont remplacées par y, v, r et l's est exprimée au moyen de trois mots : iko yan aci (3), où ik symbolise les i, u, r, l, yan symbolise les y, v, r, l, et ac = les voyelles en général.

La mémoire joue un rôle important dans l'étude de la grammaire. Pour comprendre une règle, il faut se souvenir de toutes les règles précédentes, savoir par cœur le Dhâtupâtha, ou liste des racines verbales, et le Ganapâtha, liste des groupes de mots qui se comportent par rapport à une règle comme leur premier mot, seul cité en exemple. Ce n'est que grâce à un système aussi ingénieux d'abréviations et de renvois, système sans doute inventé avant Pânini, que put être exposé sous un petit volume l'ensemble de la langue, compte tenu de la différence même des dialectes.

## Les grammairiens après Panini.

On connaît, grâce à Pânini, la langue des Brâhmanas, des Upanisads et des Kalpasûtras; celle des Védas, chandas, n'est rappelée par lui qu'incidemment. C'était déjà à son époque une langue morte. Kâtyâyana, auteur des Vârttikas, probablement au m° siècle, discute certaines règles de son célèbre

<sup>(1)</sup> CCLXXXVIII, III, p. 383, Leipzig, 1920.

<sup>(2)</sup> Liguron, Panini, Leipzig, 1891.

<sup>(3)</sup> Panint's Grammatik herausg., abers., eridutert u. mit verschiedenen Indices verschen, von O. Böntutnok, Leipzig, 1887.

prédécesseur et les adapte au sanskrit classique, alors à ses débuts. Les Vărttikas eux-mêmes furent commentés par Patañjali (11º siècle) (1), auteur du Mahâbhâsya, ou « grand commentaire ».

Après ces deux savants on n'a guère ajouté à Panini, on s'est contenté de rendre ses satras plus accessibles. Parmi ces remaniements, le plus clair est Kaçika Vrlli, « le commentaire de Bénarès », composé au vue siècle par Jayaditya (livres I-V) et Vamana (VI-VIII). Yi-tsing, qui a visité les sanctuaires bouddhistes vers la fin du vue siècle, ne tarit pas d'éloges sur ce commentaire. Tandis que l'étude de la grammaire demandait ordinairement douze ans (2), la Kaçika pouvait, dit-il, facilement être comprise en cinq ans!

Au vnº siècle après Jésus-Christ, Bhartrhari, commentateur du Mahābhāsya, gagne par son œuvre les suffrages des pandits. Les bouddhistes, depuis Ceylan jusqu'au Tibet, ont adopté la grammaire sanskrite Cândravyâkarana de Candragomin (3) et la grammaire de la langue pâlie de Kaccâyana (4). Pour les Jainas, Hemacandra, sur l'ordre du roi Jayasimha Siddharāja, compila une grammaire du dialecte dans lequel sont écrits leurs livres sacrés. Enfin les dialectes prâkrits, anciens parlers populaires devenus langues littéraires, ont été de bonne heure codifiés par Vararuci Kâtyâyana.

Tous ces traités ont suivi le chemin tracé par Pânini. On chercha cependant de nouvelles voies; de là une grammaire de Çarvavarman, intitulée Kâtantra (5). Elle répondait sans doute aux besoins du temps, car elle se répandit jusqu'à l'Asie Centrale; à l'autre bout de l'Inde, elle servit de modèle aux exposés de grammaire des langues dravidiennes.

<sup>(1)</sup> CCLXXXVIII, 111, p. 389, note. - (2) Ainsi l'Introduction du Hilopadeça.
(3) Publice par Linnicu, Leipzig, 1902.

<sup>(1)</sup> Publice et traduite par E. SENART, J. A., 1871.

<sup>(5)</sup> Publice par J. Egominu, dans Bibliotheca Indica, 1874-1875.

obligations de son état et de son milieu, obligations religieuses, sociales et autres.

## b. Védánga.

Tandis que les Brâhmanas et les Upanisads sont des textes sacrés, on ne considère pas les Sûtras comme révélés. Ils constituent avec d'autres écrits pareils le Védânga, « sciences qui se rattachent aux Védas ». Ces sciences sont, outre le rituel (kalpa), la phonétique, la grammaire, l'étymologie, la métrique et l'astronomie.

La phonétique, ou plutôt l'enseignement (çiksā) de la récitation des hymnes, apprenait la bonne prononciation et l'accentuation juste des Samhilâs. Car les syllabes mêmes et l'accent du mot contribuaient à la magie du sacrifice. Une fausse intonation risquait de déchaîner des forces contraires à celles qu'on invoquait. La légende de Tvastar (1) en est le témoignage éloquent : ce démon accomplit un rite magique contre le dieu Indra. Au point culminant, il se trompe; au lieu de dire indraçâtru, « ennemi d'Indra », il prononce indraçatru, » qui a Indra pour ennemi », en accentuant indra. Le charme se tourne contre lui et le tue.

Ainsi, de très bonne heure, il existait déjà des Samhità pâtha, textes où les vers étaient prononcés dans leur ensemble d'après la tradition, et des padapâtha, où les mêmes vers étaient décomposés en mots séparés. On attribue les padapâtha du Rgvéda au sage Çâkalya, un des docteurs du brahmanisme (2).

Les plus anciens recueils de phonétique sont des prakçakhya, c'est-à-dire des indications adaptées aux recensions des différentes écoles ou « branches » (çakha) des Védas.

C'est au domaine de la grammaire et, en partie, de l'étymologie qu'appartiennent les nighantu ou les listes de mots

<sup>(1)</sup> Cat. Br., I, 0, 3, 8 et suiv., et Tailt. S., II, 4, 12, 1 et suiv. (2) CCLXXXVIII, III, 820.

védiques, classés d'après le sens. A côté d'une liste de mots difficiles, on énumère les principaux synonymes. Ainsi, sous la rubrique « terre », on trouve 21 noms de la terre employés dans les samhitàs, 122 verbes « marcher », etc., etc. Le plus célèbre commentaire à ces nighanta, intitulé le nirukla, est attribué au savant Yaska (1) dont on ne sait que le nom. Mais la tradition a voulu que Yaska fût le plus brillant représentant de l'exégèse védique. Cinq siècles avant notre ère, son nom était déjà prononcé comme celui d'un maître ancien.

La récitation exacte des hymnes sacrés exigeait une connaissance de la métrique. Le culte demandait que les sacrifices fussent exécutés à certaines époques, aux solstices et selon la position des étoiles. Des notions d'astronomie étaient, par conséquent, nécessaires aux brahmanes. Des traités sur la métrique et sur l'astronomie ont dû exister de bonne heure; ceux que nous possédons sont cependant tardifs.

Quel est l'âge des sûtras? L'examen littéraire permet seulement d'établir qu'ils ont suivi les Brahmanas et les Upanisads. La période des Brâhmanas était close avant le bouddhisme. c'est-à-dire antérieurement au milieu du ve siècle avant Jésus-Christ. Les premières upanisads existaient déjà. Les Kalpastitras, probablement les plus anciens, ont pu être rédigés aux environs du ve ou du rve siècle. La production des sûtras s'est poursuivie très tard, cédant successivement place à ces traités didactiques, les câstras, nom qui apparait dans le titre de beaucoup d'ouvrages de morale et de politique. D'autre part, des œuvres même tardives, dès qu'elles affectaient la forme d'aphorismes, prenaient volontiers le nom de sûtra. Tel le célèbre Kâmasûtra, « préceptes d'amour », livre où, trois ou quatre siècles après Jésus-Christ, le savant et pieux Vâtsyâyana a décrit, défini et classé les pratiques d'amour purement sensuel.

<sup>(1)</sup> Ed. Bibl. Indica, Calcutta, 1892.

## Les satras de Panini.

En sûtras se trouve composée la grammaire (astadhyāyt, a huit [chapitres de] règles a) de Pānini. Les Indiens ont ce mérite, énorme dans l'histoire de la civilisation, d'avoir applique de très bonne heure leur esprit philosophique à l'observation des faits du langage. Ils attribuaient une force mystique à la parole, et Vác, a la voix a, est divine. Les syllabes mêmes du mot, aksara, participaient à la magie du sacrifice et ont un sens, une vertu chacune en particulier.

L'étude des Védas a donné naissance à la grammaire, vyákarana, textuellement « analyse » ou, d'après Wackernaget (1),
a séparation » (des mots en leurs parties constitutives). Les
prâtiçákhyās en sont les premières tentatives. Les Brâhmanas,
à côté de leurs étymologies enfantines et grossières, attestent une
tendance à l'analyse de la parole. Yâska distingue déjà les parties du discours. Ici les Indiens ont de beaucoup devancé les
Grecs. On estimait très haut la pureté de la langue. Les jeunes
brahmanes se rendaient dans les Universités (écoles brahmatiques) du Nord, région où l'on parlait le mieux. Le premier
manuel de grammaire du vieil indien qui nous soit parvenu,
et le plus parfait, est celui de Pânini. Pânini avait eu de nombreux prédécesseurs, mais leurs noms, sauf celui de Yâska, ont
été oubliés. De ses successeurs aucun n'atteignit à sa gloire.

On possède très peu de renseignements sur ce grammairien. La légende dit qu'il avait acquis sa science par une révélation du dieu Çiva touché par l'ascèse du jeune homme jusqu'alors peu intelligent. Sa mère s'appelait Dakst et il était originaire de l'Inde du Nord-Ouest, de Çâlatura, où le pèlerin chinois Hiuen-tsang, qui y passa mille ans après, vit encore une statue du grand savant.

<sup>(1)</sup> J. WACKERNAGEL, Indische Grammatik, 1,

#### VII

### BURRYA.

On apprenait les sûtras par cœur, mais, pour les comprendre, on avait besoin d'explications supplémentaires moins concises : les bhásyas, « commentaires » (du mot bhásá, le parler ordinaire en tant qu'opposé au védique). La littérature scientifique développa le style bhásya, différent du style des sûtras. Le signal fut donné par les commentateurs de Pānini. Si Kātyāyana se sert encore volontiers de la forme ancienne, en adoptant à côté d'elle de brèves énonciations en vers, des clokavárttika, pour Patañjali l'époque des sûtras, c'est du passé; il écrit à la nouvelle manière.

La prose savante remplace les aphorismes. Développée dans les milieux cultivés, dans les discussions des savants et commentaires des scoliastes, cette prose un peu sèche n'est pourtant pas fatigante, étant interrompue souvent par des comparaisons et des règles, nyâya, des exemples.

Quelques siècles avant Jésus-Christ, nous assistons au développement de la prose très adroitement maniée aux fins de la dialectique et de la scolastique. Elle restera telle jusqu'à l'époque moderne, et, lorsque le sanskrit aura été relégué au panthéon des langues mortes — n'oublions pas qu'il ne fut vivant que dans les écoles brahmaniques, — elle servira de modèle aux langues modernes de l'Inde.

D'autre part, l'usage se répand d'écrire en vers. Des ouvrages scientifiques sont rédigés en clokâs, strophes pareilles à l'ancienne anustubh védique. Tels les koças, lexiques qui continuent la tradition des nighantus. Mais, tandis que ceux-ci se rapportent à quelque passage des Védas, ceux-là sont composés afin de fournir aux poètes une provision de mots. Le sanskrit, faute d'être parlé par le peuple et même usuellement par les hautes classes, ne se renouvelait plus.

On distingue les dictionnaires de synonymes et les dictionnaires d'homonymes, ces derniers extrêmement utiles pour des gens qui ne possédaient plus à fond la langue et qui cherchaient à faire de l'esprit en guise de poésie. Le plus célèbre, Nâmalingânaçâsana, « enseignement des noms et de leur genre », est œuvre d'Amarasimha, un des « neuf joyaux » de la cour du roi Vikramâditya (? nom de plusieurs souverains). Son titre est Amarakoça (1); il fut composé après le vie siècle de notre ère. Il a été suivi d'une floraison d'art lexicographique.

<sup>(1)</sup> Publié par Loiselhun Deslongchamps, Paris, 1839 et 1815.

## CHAPITRE H

# LA POÉSIE ÉPIQUE

L'Inde a eu de bonne heure des légendes épiques; elle n'a pas créé d'épopée.

Le Rgvéda a ses âkhyāna, « récits, histoires »; on trouve des itihāsa (iti + ha + āsa, « il était ainsi, il était une fois »), légendes, dans les Brāhmanas ; il existe toute une littérature puranique (purāna, « [récit] d'autrefois »). L'Inde est pleine d'échos de grands faits. Sa littérature les a délayés dans le lyrisme ou, ce qui est pire, dans le didactisme.

Peu de peuples aiment autant écouter les conteurs. Pendant les grands sacrifices qui duraient des mois et des mois -Pacvamedha, sacrifice de cheval, durait plus d'un an - des bardes venaient chanter les exploits des anciens et les vertus des vivants. Les jours de deuil, la famille se réunissait pour entendre quelque récit de bon augure. Les héros persécutés par le destin se consolent aux histoires que leur conte un sage compatissant. Une caste particulière, celle des satas, fils d'un ksatriya et d'une brahmani, ou d'un vaiçya et d'une fille ksatriya, exerçait la fonction de poètes ou, du moins, de récitateurs de cour. Les sûtas étaient en même temps les cochers du roi; ils l'accompagnaient à la guerre et à la chasse, ils voyaient ses exploits. D'autre part, ils se transmettaient de génération en génération les traditions épiques. Des bardes ambulants, kuçilava, répandaient dans le peuple des poémes créés par de véritables poètes. Des ouvriers indiens, fatigués par le travail de la journée, sont capables de passer la nuit

entière assis en rond autour du feu, suivant, l'oreille attentive, un drame d'il y a trois mille ans.

Néammoins on n'a pas trouvé trace de l'existence d'une épopée populaire. Ce qui devint leur épopée nationale est l'ensemble de chants composés à diverses époques par maints auteurs et remaniés par maints rédacteurs, mais groupés autour d'un noyau d'ancienne légende héroîque.

I

### LE MAHABHABATA.

La « grande épopée sur la lutte des descendants de Bharata » (1) comporte un thème central, sur lequel se greffe, de façon plus ou moins artificielle ou épisodique, une infinité de récits annexes. Voici le canevas, tel que l'a résumé G. Courtillier (2).

Pandu, roi de Hastinapura, étant mort à la chause sur l'Himalaya, son frère aîne Dhetarastes, qui, svengle, avait dù lui ceder le trône, revient au pouvoir, Il a un grand numbre de fils, les Kauravas, qu'il fait élever avec ses cinq neveux, les Pandavas. Malgré l'équité du roi, la discorde ne tarde pas à naître entre les cousies germains. Les Pandaves l'emportent tellement dans tous les exercices que Duryodhana, l'aine des Kauravas, jaloux, les fait refonler dans les forêts. Apres un certain temps, es cinq frères se rendent suprès du roi des Pancalas pour obtenir en mariage sa fille Draupadt; l'un d'eux, Arjons, triompho à l'épreuve de l'arc et, à la mode montagnarde, Draupadl devient l'épouse des cinq frères. Forts de cette alliance, ils obligent leurs cousins à leur rendre une part de l'héritage paternel et s'installent à Indraprastha (Delhi). Mais ils ne le conservent pas longtemps, car leur sine, Yudhisthira, est plus finfaron que courageux, et c'est un grand joueur. Duryodhana le provoque subtilement au jeu de des et, par tricherie, lui fait perdre son covanme, sea frères, as propre personne, leur femme. Draupadi est groellement insultée. Les Pandavas doivent à leur oncle de pouvoir s'enfuir avec elle dans leurs torêts pour un longtemps. A la finde leur peine, ils redemandant leur part et, aur le refus de leurs adversaires, la guerre commence, Cette fois les Pandavas, sans s'abstenir eux non plus de la ruse et de la trahison, sont victorieux : ils exterminent les Kauravas, malgré les prodiges d'héroteme de cenx-ci, presque jusqu'au dernier. Dhrtarastra leur cède le trône et se retire dans la montagne

(2) LXVIII, 96,

<sup>(1)</sup> Bibliographic dans CCLXXXVIII, 1, 273, note, et 111, 623 et suiv.

où il périra hieutôt dans un incendie et les Pandavas se réinstallent à Hastinăpura où ils termineront leur carrière avec des fortunes diverses.

Il était dans les intentions des rédacteurs de faire de Yudhisthira un représentant du droit. Il est fils de Dharma, dieu de la justice, et son surnom est Dharmaraja, « roi juste, roi de la morale ». La dualité de ce caractère a sa raison dans la dualité même du poème : à l'origine populaire, aux légendes héroïques, sont venues se joindre les influences brahmaniques. Les Pandavas, guerriers rudes et peu scrupuleux, dont la seule noblesse est leur courage, ont été transformés en pieux brahmanes, méticuleux dans leur observation formaliste de la « loi ». Mais les rugosités de l'épopée primitive ne se laissent pas toujours polir par la lime des rédacteurs, et nous y entrevoyons d'autres temps et d'autres conditions sociales que celles que les Grecs, souvent mentionnés (Yavana = lonien), ont pu constater dans l'Inde, autres surtout que l'époque de maisons en pierre et d'administration compliquée du 10° siècle après Jésus-Christ (1), lorsque le poème fut définitivement arrivé à l'état où nous le connaissons.

La littérature savante est surtout représentée dans les livres XII, Çânti-parvan, « livre de l'apaisement » (politique et philosophie), et XIII, Anuçâsana-parvan, livre de «l'enseignement » (la loi). La philosophie est mélangée de psychologie et de sagesse pratique ; elle ne forme point de système rigoureux. On est étonné de voir les conceptions dualistes de Sâmkhya à côté du strict monisme, celui-ci voisinant avec les principes de Yoga; tout cela orné quelquefois de très belles paraboles et de métaphores poétiques, mais le plus souvent délayé d'un verbiage inutile et fatigant.

Le livre XIII a été ajouté assez tard. Son auteur — ou ses auteurs — connaissait bien les recueils de lois depuis l'anti-

<sup>(1)</sup> Cf. Sylvain Lavi, dans XV, 1915, p. 122, elic CCLXXXVIII, III, p. 623.

quité, mais insistait sur le dharma de générosité à l'égard des brahmanes.

Répétitions et contradictions fourmillent dans le Mahabharata, et attestent la longue durée de sa formation. On arrive
à la même conclusion si l'on examine la métrique et la langue.
Le mêtre épique par excellence est le cloka, strophe à deux
vers, basée sur l'ancienne anustubh, quatre hémistiches de
huit syllabes chacun, avec deux iambes à la fin de chaque
vers. Mais on constate l'existence d'antres mètres encore,
tous d'origine védique. Il ne manque pas, non plus, de passages en prose, soit rythmique, soit alternant avec des vers.
C'est un phénomène ancien et populaire.

De même pour la langue. On l'appelle parfois « le sanskrit épique », ce qui a le tort de faire supposer une homogénéilé. La langue oscille entre celle du Véda et celle de la poésie raffinée de la Renaissance indienne. Elle trahit aussi des apports populaires. Cette langue a donné lieu à des controverses. Certains n'ont pas voulu admettre qu'elle fût le vêtement de l'original : le Mahábhárala aurait été composé en prâkrit et traduit en sanskrit beaucoup plus tard, à l'usage des classes élevées gagnées par la civilisation brahmanique. A. Barth (1) se fait défenseur éloquent de cette opinion : « ...Une poésie que, sous son costume d'emprunt, on sent encore toute pénétrée de la sève nationale et populaire, dont le sujet est étranger au vieux fonds brahmanique », ne saurait s'exprimer que dans une langue populaire. Aujourd'hui cette thèse est abandonnée.

Des savants (2) ont tenté de reconstruire le Mahâbhârata primitif, Cette tentative était vouée à l'insuccès, car l'histoire même de la lutte fratricide nous est arrivée bien altérée, et il

(1) III, tome II, p. 398, Paris, 1914.

<sup>(2)</sup> HOLTEMANN (A.), Das Mahābhārata und seine Theile, 4 vol., Kiel, 1892-1895. — Joseph Danimann, Genesis des Mahābhārata, Berlin, 1899; Das Mahā-bhārata als Epoz und Rechtsbuch, Berlin, 1895.

est difficile d'opter pour une version, encore moins pour une version épurée selon nos goûts modernes.

Le tout est fortement teinté d'ascétisme. C'est la que nous rencontrons le roi Cibi qui rachète la vie d'une colombe par un poids égal de sa propre chair. La aussi, Janaka de Videha s'écrie : « Infinie est ma richesse, car rien ne m'appartient. Si Mithila (1) memebrulait, rien n'y brulerait qui fut à moi, " Dans cette « section de l'apaisement » qu'est le livre XII, un récit, touchant de tristesse, expose l'idée de la causalité telle que les Hindous se la sont forgée, l'idée de karman. Le fils unique d'une veuve périt de la morsure d'un serpent. Mais le serpent n'en est pas coupable ; il n'a été que l'instrument de mrtyu, la Mort. Et celle-ci n'y est pour rien non plus : c'est kala, le Temps ou le Destin, qui l'a envoyée. Mais le Destin? - ce sont nos actes et leurs conséquences, les résultats de nos vies précédentes, c'est notre karman. Et la pauvre veuve comprend que le mal est inévitable, car c'est nous-mêmes qui le créons, et que personne ne peut remédier à nos souffrances, sauf nousmêmes - dans une série d'existences.

Les anciens dieux védiques ont un peu perdu de leur majesté dans le Mahâbhārala; c'est surtout le cas d'Indra. Audessus des dieux se place l'ascète et au-dessus de la société humaine, le brahmane. Cependant le poème ne manque pas d'allusions à une lutte, ou plutôt aux luttes d'autrefois entre ksatriyas et brahmanes. Ces derniers ont fini par garder le prestige moral; ils ont imposé aux premiers le devoir de s'en faire les défenseurs, mais bien des efforts ont dû y être consacrés.

Les fables abondent dans le Mahâbhārata; ce sont, en grande partie, les mêmes que dans les Jātakas bouddhiques. Citons la parabole de l'homme dans le puits.

« Un brahmane, égaré dans une forêt, tombe dans un puits.

<sup>(1)</sup> Sa capitale.

Dans sa chute il s'accroche aux lianes du bord et reste suspendu « comme un fruit mur », tandis qu'au fond du puits un monstre ouvre sa gueule avide pour le dévorer et, à la racine de la liane, deux souris, l'une blanche, l'autre noire, rongent le faible soutien. Ce n'est pas assez, car un éléphant noir, à six têtes et à douze jambes, s'approche pour l'écraser. Mais dans le creux de l'arbre qui s'élève près du puits les abeilles ont fait du miel et le doux liquide tombe en gouttes épaisses à portée de la main de l'homme suspendu. Alors, oubliant le danger imminent, le brahmane étend la main et boit goulûment le miel. » Ce brahmane, nous le sommes tous. La forêt est le cercle des existences, le monstre en bas, c'est la mort inévitable, les lianes, c'est la vie qui nous est donnée pour un temps, l'éléphant à six têtes et à douze jambes est l'année de six saisons et de douze mois, les souris sont les nuits et les jours et les gouttes de miel sont les joies que nous parvenons a saisir.

Les cent mille çloka environ du Mahâbhârata ne semblaient pas suffire aux poètes qui avaient, à différentes périodes, surélevé d'aussi bizarres constructions sur l'édifice attribué à Vyâsa. On a cru devoir encore donner, en seize mille strophes supplémentaires, outre des légendes cosmogoniques, la généalogie — toujours merveilleuse — de la dynastie solaire, celle du roi Iksvâku, et de la dynastie lunaire d'où venait Purūravas (supra, p. 282).

Sur trois livres d'un ensemble bien inégal, de valeur littéraire souvent douteuse et de composition hétérogène, c'est le second, Harivamça, qui a donné son titre au tout. Hari est un des nombreux noms du dieu Visnu; le mot vamça veut dire « généalogie ». C'est l'histoire de Visnu dans son incarnation en Krsna. Nous connaissons ici, pour ainsi dire, un troisième Krsna. Mais prenons bien garde à la multiplication des figures héroïques ou divines désignées sous ce nom. Tantôt Krsna est le chef d'un clan de bergers sub-himalayens,

ami des Pándavas; tantôt c'est le cocher d'Arjuna, incarnation du dieu supréme Viszu, dieu unique de la Bhagavadgilá, épisode du poème; tantôt enfin c'est l'enfant Krsna de
la légende hindouiste, dieu chéri et aujourd'hui encore
ardemment adoré par ses nombreux sectaires dans le Dékhan.
En jeune homme d'un courage et d'une force extraordinaire,
d'une gatté inaltérable, il est ce dieu que Mégasthène signalait aux Grecs comme l'Héraklès indien. Il a survécu à d'autres
dieux du panthéon et, dans l'hindouisme actuel, Çiva seul
rivalise avec lui, et encore plus souvent les deux sont réunis
en un seul, Visnu-Çiva. Qu'il n'y a aucun lien entre ces
trois Krsna malgré les indications contraires du Mahābhārata,
inutile de le démontrer. Mais la théorie des avatars sert à
tout cela d'explication commode sinon plausible.

La naissance et l'enfance de Krsna offrent des traits dignes d'attention. Il est le huitième enfant de Devakt, épouse de Vasudeva. D'après la prédiction du messager des dieux, Narada, il doit tuer le méchant roi Kamsa, son oncle. Alors Kamsa fait périr tous ses neveux à peine nés. A la naissance de Krsna, ses parents l'échangent immédiatement contre la fillette du berger Nanda et de sa femme Yaçodâ. Comme cette femme de vile caste qui périt pour les Pândayas avec ses cinq fils, ainsi la fillette paye de sa mort la vie de Krsna. Le jeune prince, élevé parmi les bergers, se distingue bientôt par sa force gigantesque — il déracine les arbres, d'un coup de pied jette un char en l'air, etc. — et ses exploits : il massacre les démons, vainc le roi des serpents, humilie Indra. Naturellement il tue aussi Kamsa.

La suite de la légende de Krsna nous le montre tantôt en jeune berger, charmant et folâtre, faisant le désespoir de ses amoureuses, tantôt en dieu Visnu dans ses incarnations. Comme sanglier, il retire du fond de l'Océan la Terre qui allait sombrer dans l'abime, poussée par le démon Hiranyaksa, comme Homme-Lion il déchire l'impie Hiranyaksa; pu,

comme Nain il gagne aux Asuras, au moyen de ses trois pas, la terre et le ciel.

Le Harivamça est à la limite entre le poème mythologique et le récit sans plan, voguant au gré de l'auteur, enfilant mythes et traditions disparates, comme il est d'usage dans les Puranas. Il appartient à la littérature religieuse, et les chants qui s'y trouvent intercalés servaient sans doute aux besoins du culte, dont la caractéristique était surtout l'adoration passionnée et amoureuse d'un dieu.

#### 11

# LE RAMAYANA (1).

Si le Mahâbhârata est encore de la littérature populaire, le Râmâyana, bien que plus ancien, est de la littérature savante. il faut d'abord s'entendre sur « plus ancien ». Les racines du Mahâbhârata plongent dans un passé très reculé; mais sa rédaction est postérieure à celle du Râmâyana qui est plusieurs fois mentionné, sinon comme œuvre achevée, du moins comme un récit complètement formé, et qui figure en abrégé (Râmopâkhyāna) au IIIe livre du Mahâbhârata. Le sage Mārkandeya, pour consoler Yudhisthira de l'enlèvement de Draupadt, lui raconte comment Sità avait été enlevée par le démon Râvama et comment Râma, avec l'aide de l'armée de singes, a pu délivrer son épouse et la ramener dans son royaume.

Œuvre de création savante, le Râmâyana ne manque pourtant pas d'éléments populaires naïvement fabuleux. De nombreuses intercalations ont étendu le poème, originairement beaucoup plus court, en une œuvre de 24 000 cloka. Néanmoins

<sup>(1)</sup> H. Jacont, Das Rämigung, Geschichte und Inhalt. Bons. 1838; et Al. Baumoartnen, S. J., Dus Rämigung und die Rämalitteratur der Inder, Freiburg in Breisgan, 1894. La traduction française est d'Hippolyte Faucus, Paris, 1854-1858, en 9 volumes; la traduction Italienne de G. Gonnesio, d'après la recession bengalle, Paris, 1847-1858, en 5 volumes. Du reste, vuir, pour la hibliographie, CCLXXXVIII, I, p. 104 et suiv., notes.

c'est une œuvre une, harmonieusement construite et composée, pour la plus grande part, en une langue qui dénote une forte culture littéraire et esthétique. Naturellement, le goût indien de l'exagération et de la profusion ne s'y trouve que trop satisfait, le merveilleux y déborde, mais la technique accuse un poète conscient de son art. Car il y a eu un poète, un seul auteur. Le nom de Vâlmiki, auteur du Râmâyana, est cité par le Mahâbhārata, même accompagné d'une légende : Vâlmiki aurait commis le crime impardonnable d'avoir tué un brahmane; il aurait été brigand dans sa jeunesse, mais le culte qu'il avait voué à Çiva l'a purifié et ennobli. L'existence d'une pareille légende indique l'ancienneté du Râmâyana, car les données concernant son auteur avaient eu le temps de passer à l'état de tradition presque mythique qu'aucune recherche ne pouvait plus ni confirmer ni infirmer.

Le poème est divisé en sept livres dont le premier (Bâlakânda, l'enfance du héros) et le dernier (Uttarakânda) sont de rédaction fort postérieure à celle du « vrai » Râmâyana (II-VI). L'ensemble cependant semble déjà être bien arrêté au u° siècle après Jésus-Christ, lorsque le Mahâbhârata, dont le noyan appartient à une période beaucoup plus ancienne, était encore en cours de formation.

L'histoire dramatique de Râma se situe encore dans le Madhyadeça, « région centrale », entre l'Himâlaya et le Vindhya. Muis tandis que la rivalité des Kauravas et des Pândavas les amena au Kuruksetra, vers l'ouest de la région centrale, le sort de Râma se déroule plus à l'est et au nord-est, vers le Bengale, aux abords de l'Himâlaya, et ses exploits l'entraînent jusqu'à l'extrême sud, si l'île fabuleuse de Lankâ peut être assimilée à Ceylan.

Nous empruntons encore à G. Courtillier l'analyse en raccourci du poème (1).

<sup>(1)</sup> LXVIII, p. 97.

Poursuisi par la jalousie d'une marâtre, Râme, le fils du roi d'Ayodhya, doit s'exiler dans les forêts avec au femme Sità, sans autre compagnon que aou trère Lakamara. Matgre sa pendence, il se laisse entraîner à la poursuite d'une garelle magique, laissant Sità sans gardien. L'amoureux râja des Râksansa, qui lui a suscité cette proie décevante, cherche à séduire l'esseulée et l'enlève par force, l'entraînant dans son char aérien jusqu'à l'île de Lankà on il la tient enfermée parmi ses femmes. Râma, après s'être abandonné à la douleur et au désempoir, s'élance à la recherche du ravisseur, Les singes se mettent à son service et lui indiquent la piste : le plus habile d'entre eux, Hanumat, franchit le mur d'un bond, pénêtre jusqu'à Sità et la réconforte. Bientot, l'armée des singes, conduite par Râma, arrive sons les murs de Lankà. La lutte s'engage : Râvana, le ravisseur, est tué, les Râksassa valueus, et Râma, ayant fait suhir à Sità l'ordalie du feu, le ramène à Ayodhyà.

Barth (1) a cru pouvoir discerner des traces d'un mythe agricole en la personnalité de Sità et même en celle de Rāma. Sità,
« sillon », est fille de la Terre; Rāma, autrement nommé Rāmacandra, « Rāma brillant, Rāma-lune », est parfois identifié avec
la Lune qui régit le monde des plantes (2). Ce seraient les divinités qui président aux semailles. Dans l'épopée héroïque et élégante — car telle est la cour de Daçaratha, cour d'intrigues de
gynécée — on surprendrait des vestiges d'une époque lointaine, des représentations déjà surannées à l'époque brahmanique. Encore une singularité à noter. Rāma, qui signifie
« charmant », signifie aussi « noir » et, en effet, on se le figure
tel, comme Krsna. Serait-ce que tous deux sont incarnations
de Visnu? Le trait appartenant à l'un d'eux aurait été transféré à l'autre.

Le Rămâyana contient des allusions à une lutte entre les brahmanes et les ksatriyas. C'est, au livre I, le passage interpolé sur Paraçurâma, « Râma à la hache », brahmane qui a voué aux ksatriyas une haine sans bornes. Avec sa hache terrible il les extermine presque tous jusqu'à ce que Râma arrête enfin sa furie sanguinaire. Mais, sachant qu'il a affaire à un brahmane, Râma n'ose pas lui ôter la vie; il l'oblige seu-

<sup>(1)</sup> III. t. I.

<sup>(2)</sup> Cf. les principanx Brahmanas (par exemple : Calaputha Brahmana), lorsqu'ils partent des plantes.

lement à se retirer dans le monde souterrain où il mènera une vie de félicité — « méritée par ses anciennes pénitences ».

La légende de Paragurâma et son interpolation dans le poème est déconcertante. Paragurâma est le sixième avatar de Visnu, à en croire le Mahábhārata XII; il se rencontrerait donc ici avec son septième avatar en la personne de Râma. Mieux vaut supposer que les deux passages en question, celui du Mahābhārata et celui du Rāmāyana, représentent deux traditions indépendantes.

C'est aussi par le premier livre que nous apprenons que la Gangă (le fleuve du Gange) est descendue du ciel. Nous y retrouvons des légendes du Mahābhārata, par exemple le barattement de l'océan pour en produire la boisson d'immortalité, l'incarnation de Visnu en nain, la séduction du jeune ascète Rsyacrnga par la fille du roi, etc. Bien que beaucoup mieux construit que le Mahābhārata, le Rāmāyana, dans ses livres let VII, est, comme le Mahābhārata, une encyclopédie de mythologie.

De même que le Mahâbhārata, le poème sur Rāma est composé en « sanskrit épique », sanskrit un peu populaire, moins
épuré que la langue classique. On sait que A. Barth (1) a vivement présenté et solidement défendu l'opinion que les deux
poèmes auraient d'abord été créés en un dialecte populaire et
seulement plus tard traduits en sanskrit. Cette idée ne se justifie guère, si l'on pense que le sanskrit a été, depuis les temps
très anciens, la langue littéraire, langue que l'on ne parlait
sans doute pas dans la vie quotidienne, mais que tout le monde
comprenait et que les poètes employaient ordinairement même
lorsqu'ils traitaient des sujets populaires. Il est vrai que les
inscriptions d'Açoka (me siècle avant J.-G.), qui s'adressent à
tous les citoyens de l'État, sont en dialecte, en « moyen indien »,
langue commune, mais on n'en peut conclure avec certitude
que ceci : au temps d'Açoka les chancelleries royales n'avaient

<sup>(1,</sup> Dans XXVII et XLV; cité par CCLXXXVIII, 1, p. 436.

pas encore adopté le sanskrit pour leurs écritures administratives. Ce fait s'est produit beaucoup plus tard et n'a rien à voir avec l'usage littéraire, usage que le bouddhisme luimême, qui parlait aux masses, n'a pas complètement supprimé.

Aujourd'hui encore, le Râmāyana, traduit dans les langues vivantes de l'Inde actuelle, est l'œuvre favorite des Hindous, et Râma est leur héros préféré. Dans l'hindouisme, il partage les honneurs avec Krsna, l'autre incarnation de Visnu, et dans l'imagination populaire il prime même Arjuna, le plus brillant des Pandus. Des temples furent consacrés à Rama. Certains subsistent: ainsi le grandiose bâtiment de style dravidien, Râma Svaram, construit sur une petite île de ce nom, à l'extrémité sud de l'Hindoustan. A Ellora, les murs du temple Kailasa. sculpte dans les rochers, sont ornés de scènes du Ramayana. et au nord-ouest d'Allahabad, là où s'élève la colline de Citrakâta, on vénère par des pèlerinages le lieu où Râma el Sita ont vécu si heureux au premier temps de leur exil. La statue de Hanumat manque rarement à l'entrée des temples vismuites. A l'emplacement de l'ancienne ville d'Avodhya, où des sanctuaires bouddhiques avaient succèdé aux autels brahmaniques pour être remplacés à leur tour par des mosquées, qui, elles-mêmes, sont tombées en ruine, s'élève encore l'imposante structure d'un temple de Hanumat, C'est chose très commune de voir, aux lieux de pelerinage, des troupeaux de singes nourris aux frais de la commune. On dit que ces singes-là ne font pas de dégâts dans les champs ; ils paraissent familiarisés avec la vie civilisée.

Au delà de l'Inde proprement dite, au nord, au sud et à l'est, Bâma recueille des hommages et son histoire, le Râmâyana, en original sanskrit, en adaptations ou seulement en imitations, trouve des auditeurs émus. Aucune œuvre littéraire ne s'est répandue sur une aire aussi vaste que ce poème d'honneur chevaleresque, d'abnégation et d'amour conjugal.

Si le Mahábhárata a été une mine de sujets pour les écrivains, le Rámáyana était devenu sujet tout court. De grands poètes comme Kalidasa et Bhavabhati doivent leurs plus belles œuvres à la légende de Rama; encore au xvi<sup>a</sup> siècle, Tulst Das, sur la base du poème de Valmiki, crée en hindt une épopée morale et religieuse qui est devenue la Bible des 90 millons d'Hindous établis entre l'Himalaya et le Vindhya, entre le Bengale et le Penjab.

Quelquefois l'histoire empruntée à Vâlmtki servait à des fins qui n'avaient rien à voir avec la poésie. Ainsi le poète Bhatii (vui siècle après J.-C.) avait composé en 22 chants une véritable épopée sur la mort de Râvana. Mais ce qui est remarquable, c'est le fait — normal dans l'Inde! — que le poème servit à apprendre la grammaire et la théorie de la poésie. Les phrases sont des exemples sur des règles de Pânini et celles d'un manuel inconnu d'alamkdra. Par exemple, la dernière partie de ce Râvanavdâha (le meurtre de Râvana) enseigne l'emploi des temps et des modes.

Le moment où Râma répudie Sità tombe juste sur le chapitre de l'impératif. C'est donc en une série d'impératifs que Râma repousse Sità, c'est en impératifs que Sità proteste de son innocence. L'effet serait comique, si Bhatti n'était pas poète : heureusement, malgré son but didactique, il est arrivé à faire une œuvre belle — au moins selon l'opinion indienne : mais le travail de l'ouvrier est trop évident et l'effet trop vouln.

### III

## LES PUBANAS.

Nous avons déjà dit que certaines parties du Mahâbhārata et du Rāmāyana ont le caractère pouranique, c'est-à-dire compilent d'anciennes légendes sans plan ni ordre logique. Il existe des œuvres qu'on appelle tout court Purânas, c'est-à-dire « récits d'autrefois ».

Déterminer la date de ces œuvres est difficile. Le fond en est ancien, la première forme l'était aussi, mais la rédaction

qui nous est parvenue est plus ou moins du vue siècle après Jésus-Christ. Ajoutons que des productions tardives, imitant l'ancienne manière, usurpent souvent ce titre, « récits des temps anciens ».

Le savant bouddhiste Amarasimha (entre les vie et vine s.), auteur de l'excellent lexique intitulé Amarakoça, précise la notion de purâna. Un texte vrai doit traiter cinq sujets: la création du monde, la destruction périodique et la nouvelle création du monde après chaque destruction, la généalogie des dieux et des sages mythiques, les périodes de la vie du monde présidées, chacune, par un nouveau Manu, premier homme: enfin, la généalogie des rois de la dynastie solaire et de la dynastie lunaire. Cette condition du genre est rarement observée. La plupart des Purânas sont consacrés au culte de Visnu ou de Çiva; on y trouve la prédominance de « la divinité femelle » (1), le culte de la Çakti, personnification de l'énergie du dieu.

Les renseignements historiques s'y rencontrent sous forme soit d'allusions, soit de prophéties sibyllines sur les siècles à venir. En réalité, ce sont des souvenirs du passé. Ainsi la dernière période, qui sera suivie d'une destruction totale, s'appelle Kaliyuga, sorte d'âge de fer, règne des barbares, âge de décadence pour la morale. Les historiens (entre autres Vincent A. Smith, Early History of India, Oxford, 1904) supposent que l'invasion et la domination sanguinaire des Huns, de si terrible mémoire, ont servi de cliché pour les « prophéties » concernant l'effroyable Kaliyuga.

« Des dix-huit Puranas principaux, — dit A. Barth (2), — pas un n'est daté, ils se citent presque tous les uns les autres, et leur période de rédaction embrasse peut-être une douzaine de siècles, » Avec un peu plus de probabilité on fixerait le début des recueils pouraniques au me siècle de notre ère (3). Au xie siècle, le

<sup>(1)</sup> A. Bartii, III, I. p. 178, Paria, E. Leroux, 19/4. — (2) Ibid., p. 167. (3) R. G. Bhandarkan, dans XVIII, 1900, p. 403; cité par CCLXXXVIII, III, p. 631.

voyageur arabe Albérûnt les connaissait déjà en même nombre que nous : dix-huit ; mais la création de nouveaux textes se poursuivait.

Les Hindous attribuent la composition des purânas à Vyâsa, auteur légendaire du Mahâbhārata. Ce serait reculer bien loin l'origine de ces écrits. On les considère comme des livres sacrés de second ordre, destinés aux classes moyennes, conservés dans le sein de la caste sûta, bardes non brahmanes, mais sachant le sanskrit. Ils recueillaient les légendes du patrimoine populaire. A l'ancien fond mythique et cosmogonique, ils ajoutaient tantôt des renseignements rituels, tantôt des souvenirs historiques, des hymnes, voire des poèmes entiers en l'honneur d'un dieu ou de la déesse, le tout accompagné d'un bref exposé de philosophie sâmkhya, plus souvent encore d'un essai de yoga. D'où une littérature que n'ignore, aujourd'hui, aucun Hindou cultivé, même s'il n'a pas lu les Védas. Les Purânas sont dans l'hindouisme ce qu'est la Bible en pays protestant; les familles pieuses en lisent des extraits tous les jours.

Littérature beaucoup plus grande que le Mahâbhârala. Le Padma, cinquième de la liste, contient 50 000 çloka; le Skanda, au dire des contemporains, avait 500 000 vers. Ce champénorme n'a pas été assez défriché.

F. E. Pargiter a beaucoup travaillé, cherchant quelques certitudes historiques dans les listes des rois (1). Ses conclusions ont été très contestées.

Un des plus importants et des plus anciens puranas est le Markandeya (2), attribué au sage de ce nom, celui qui, dans le Mahābhārata, narre à Yudhisthira l'histoire de Savitrt. Ici, il raconte à son disciple la création du monde, les époques et les généalogies. Comme dans toute cette partie les dieux suprêmes sont encore Indra et Brahmā, ou même, ce qui viendrait d'une plus haute antiquité, les divinités védiques, on suppose que

<sup>(1)</sup> The Purana Text of the Dynasties of the Kall Age, Oxford, 1913.

ces chapitres ont été rédigés avant que le culte de Visnu ou de Çiva se fût formé. Ce serait au début de notre ère, sinon plus tôt; probablement vers le temps où s'élaborait le XII<sup>o</sup> livre du Mahābhārata.

Les Puranas attestent un effort de moralisation assez grossier et naïf. On a dit qu'ils étaient la lecture des femmes à cause du merveilleux et de la piété qui les caractérisent; néanmoins les historiens, les philosophes et surtout les mystiques y trouvent à glaner aussi.

Le plus célèbre livre favori des Bhagavatas, adorateurs de Visnu-Krana, est le grand (18 000 strophes, 12 livres) Bhagavata-Purana. Il a été connu en Europe dès le xvin siècle. Eugène Burnouf l'a traduit en français. D'après Pargiter (1), ce purana n'est pas antérieur au vin siècle, et il contient des parties beaucoup plus récentes où Colebrooke, Burnouf et Wilson ont vu l'œuvre du xin siècle. Mais alors le Bhagavata était déjà livre sacré.

Son sujet est le même que celui de six livres qui composent le Visnu-Purana, Bible des Visnuites (2). Le mystique et théologien « Seigneur des ascètes » Rămânuja, fondateur, au xue siècle, de la secte visnuite, considère le purana comme une autorité dans les questions de bhakti.

On lit dans les deux puranas à peu près la même chose que dans le Harivamça, seulement le récit est plus vif. Muis le but des deux recueils n'est pas seulement de raconter les avatars du dieu hindou. C'est la doctrine de Visnu, maître et créateur de l'univers absolu, non pas perçu froidement par l'intellect, mais dieu qu'on adore amoureusement.

D'autres puranas sont en partie vismuites, en partie civaîtes. Quelquefois le dieu suprême est tantôt Çiva, tantôt Vismu;

<sup>(1)</sup> Encycloperdia of Religion and Ethics, edited by James Hastings, X, \$55; cité par CGLXXXVIII, 111, 632.

<sup>(2)</sup> Traduit en angluis par H. H. Wilson, The Vishna Purdad, a System of Hindu Mythology and Tradition, translated by ..., London, 1840; aussi par Manuarus Naru, Dutt, Galcutta, 1894.

ainsi, dans le Kūrma-Purāna, récit de l'avatar de Vianu comme tortue, et dans le Garuda-Purāna, où la monture de Visnu, l'aigle mythique Garuda, enseigne la théologie visnuite, mais où le culte mystique de Çiva se trouve exposé à côté.

Les puranas sont des encyclopédies de tout le savoir du moyen âge indien.

Les principaux traits des puranas, leurs qualités et défauts de style, l'abondance des détails et l'amour de l'exagération, la métrique même de leurs passages versifiés se retrouvent dans les œuvres bouddhiques du Mahayana, la dévotion à Visnu étant remplacée par l'adoration du Bouddha. Leur sanskrit est assez mauvais; comme l'a dénommé E. Senart, c'est le sanskrit « mixte » mélangé avec les prakrits ou dialectes populaires. La prolixité, les répétitions et l'absence de plan caractérisent aussi les écrits en langue pâlic.

### IV

# LES LITTÉRATURES PALIE ET PRAKBITE.

L'art du Râmâyana n'est pas un fait isolé. Le grammairien Patañjali cite, dans son Mâhabhāsya, des strophes très belles, empruntées à des poètes qu'il ne nomme pas. Pingala, probablement son contemporain (11º siècle avant J.-C.), est l'auteur d'un ouvrage important sur la métrique, Chandassâtra. Ce n'est plus la métrique védique, chandas, qui l'occupe, mais la poésie profane, et en premier lieu érotique. Les vers en sont savants et recherchés.

Mais aucune œuvre de plus grande envergure ne nous est parvenue; plus encore : aucune œuvre en sanskrit ne nous vient de cette époque-là. En revanche, les prakrits, parlers vivants, ont signalé leur existence de langues littéraires.

-Cette ancienne variété de prâkrit, qu'on nomme le pâli, adopté par les bouddhistes pour y écrire la plus grande partie de leur canon, est devenu l'outil de toute une littérature.

L'enseignement pur et simple y alterne avec des œuvres d'imagination naïvement didactiques, mais quelquefois charmantes. Le canon páli renforme de tout : sermons, anecdoctes, chants. Si l'on veut comprendre l'essor de la poésie lyrique. on ne peut négliger les Theragalhas et les Therigathas (1), hymnes de moines et de nonnes à la gloire du Bouddha. La tradition attribue déjà quelques-uns d'entre eux à Ananda, disciple favori du Bouddha et à Moggallana (sanskrit Mandgalyāyana), un des premiers docteurs de l'Église bouddhique. Alors ils dateraient de quelques siècles avant Jésus-Christ. Mais cette tradition prouve seulement qu'on ne savait plus les noms des vrais auteurs et qu'on désirait donner à cette pieuse poésie

une origine digne de la faveur publique.

Il peut du reste y avoir, dans l'ensemble des 107 Theragathas. pas mal d'éléments d'un cycle aucieu. Bien des chants, faits de morceaux disparates, semblent des débris auxquels on a donné une nouvelle teinture de piété sévère et monotone, de renoncement poussé à l'exagération. Seul le sentiment de la nature, qui, chez l'Hindou, survit à la mort des désirs, met sur cette grisaille un ton plus vif. Les hymnes dits « des nonnes » sont beaucoup plus intéressants. On peut y distinguer différents auteurs, femmes pour la plupart, tant le toucher est délicat et tant les récits sont naïfs. Les femmes n'ont été admises qu'avec difficulté dans la communauté bouddhique. On acceptait bien les dons qui venaient de leur piété; le Bouddha se reposait, selon la tradition, dans la demeure offerte par une courtisane convertie. On trouvait naturel que de riches - et même de pauvres - protectrices eusseut à subvenir aux besoins des moines, mais on n'admettait pas qu'elles pussent embrasser la vie monastique et se fonder officiellement des couvents. Le Bouddha s'y opposait. A la question d'Ananda :

<sup>(</sup>I) Traduites en anglais par Mrs. Ruys Davins, Paaims of the Early Buddhistes, I, Pealms of the Sisters, London, Pall Text Society, 1908.

Pourquoi cette opposition P il répond : « Les femmes sont bêtes, à Ânanda... les femmes sont envieuses, à Ânanda... les femmes sont méchantes, à Ânanda... »

La mère adoptive du Bouddha le supplia longtemps avant qu'il la laissat fonder un ordre féminin. Ananda enfin réussit à fléchir sa résistance; le canon bouddhique ne lui en sut pas gré et les textes l'accablent de reproches à cause de son attitude féministe.

Les Therigathas qui nous sont parvenues trahissent la connaissance de l'art poétique qu'exposaient les ouvrages sur les alamkara ou « ornements ». Leur style est celui de la poésie savante telle que les inscriptions ne nous la font pas connaître avant notre ère. Ainsi c'est peut-être à une seconde couche plus récente des Therigathas que nous avons affaire.

Le sujet général des Thera et des Therigathas est la joie du renoncement. Les femmes savent y ajouter de touchantes histoires sur leur conversion, sur la résistance de leurs parents, sur les tentations de l'amour, etc. Quelques hymnes sont dialogués, particulièrement là ou intervient un tentateur, homme ou démon. Souvent ce sont de vraies ballades. Une des plus belles est celle de la jeune et pieuse Subha poursuivie par un amoureux. Telle notre sainte Lucie, ou sainte Brigitte. Elle s'arrache les yeux pour que leur éclat ne détourne pas les gens de la voie du salut. Mais le Mattre lui rend la vue.

Les gáthás sont un document. Tantôt les moines avouent leurs faiblesses et s'en prennent à la femme, principe de tout le mal. Tantôt ils se glorifient d'avoir eu le courage de fouler au pied les devoirs de mari et de père de famille pour se donner entièrement au Bouddha. Une certaine emphase n'est pas absente. Les femmes sont plus simples et plus tristes. La plupart vinrent à la religion après avoir perdu leurs enfants. Consolées, elles disent leur sérénité en face du malheur. Des courtisanes rassasiées de plaisirs n'aspirent qu'au nirvana. Des

jeunes filles abandonnent le monde tout comme dans le mysticisme occidental des premiers siècles (1). Il y a des tableaux déchirants. Mais on rencontre aussi de l'humour et même de la galté un peu simpliste. Une nonne assure que tout son renoncement consiste à avoir abandonné le mortier, le pilon et un mari bossu; des journées entières elle pilait le riz et entendait maugréer son époux. Un moine quitte le couvent pour se marier, mais, quinze jours après, il se persuade à nouveau du néant des choses et retourne à ses camarades. Certains hymnes sont de vrais morceaux satiriques contre de mauvais moines; on voit que le bouddhisme n'est plus à ses débuts. Un commentaire sur ces chants, et sans doute pas le premier, a été écrit au v\* siècle.

A côté de ces créations tenant de la littérature populaire. les premiers siècles de notre ère ont vu paraître, en pali, une œuvre de littératture savante et de pensée profonde : le Milindapañha, ou « questions de Milinda ». Son sujet est le problème de la personnalité envisagée du point de vue de la doctrine bouddhique. Traité de philosophie, c'est aussi une œuvre d'art. Les héros en sont : un docteur de l'Église bouddhique, Nagasena, et le roi indo-grec, Ménandre, Celui-ci (pali Milinda) exercait la souveraineté entre 125 et 95 avant Jésus-Christ, sur un grand pays qui s'étendait depuis l'Indus et la région de Gujerat jusqu'au cours moyen du Gange. Il était Grec. On le crovait converti au bouddhisme, ce qui n'est pas bien sûr, malgré des monnaies qui le représentent accompagné d'un cakra (2). En sa faveur, l'Inde - du nord-ouest il est vrai semble avoir abandonné son hostilité traditionnelle à l'égard des étrangers. Si l'on en croit Plutarque, plusieurs villes indiennes se disputèrent les cendres de Milinda, se les distribuérent et érigèrent pour chaque portion des monuments commémoratifs. Cette légende rappelle trop celle du Bouddha pour être

<sup>(1)</sup> Ct. R. Spence Handy, Eastern monachism.

<sup>(2)</sup> a La roue de la loi, a Cf. 5, Lévi, XXV(1), XXIII, p. 43, 1891,

adoptée sans caution. En tout cas, Ménandre est le seul Grec que l'Inde sit adopté.

Le Milindapatha est un beau roman philosophique. On ne sait point s'il a quelque réalité pour base. Il se peut que l'auteur ait voulu donner une forme élégante à la doctrine de la négation et que le souvenir persistant dans l'Inde du nord d'un roi indien hellénique l'ait poussé à opposer l'esprit grec à l'esprit indien.

Sur 7 livres dont se compose l'ouvrage, à peine le 2\* et le 3\* sont ils authentiques, et encore des interpolations tardives se laissent constater. Le début du premier livre, la description de la capitale, appartient sans doute su premier auteur, dont le nom reste inconus.

Le roi se repose après avoir passé son armée en revue, Mais la nuit est helle et, an lien de dormir, il aimerait se meaucer en dialectique avec quelque ascète ou quelque pieux hrahmane. Les courtisans le conduisent à un célèbre ermite, établi près de la ville. La dispute s'engage et le savant est bientôt réduit au silence, ne sachant que répondre à l'argumentation du roi. Même résultat après rencontre avec d'autres sages réputés. Mémandre s'exclame, déçu: « Ah! elle est vide, l'Inde! un n'y sait que bavarder. »

Cependant le docteur bouddhiste Nagasena traversait la région en ce moment-là et s'était arrête près de la capitale. On conseille au roi d'aller le voir. Ménandre s'y rend et nous assistons au plus curieux — non! — au plus passionnant tournoi qu'il y eut an monde.

« Comment t'appelle,-in, ò vénérable, demande le roi. — On m'appelle Nágasena, mais ce n'est qu'un nom, une réunion de sons sans qu'il y sit quelque réalité là deduns », répond le sage. Et dans un dialogue où le roi represente ce qu'on pourrait appeler l'esprit positif, et le sage l'esprit spéculatif, en nous démontre que le « moi » a'existe pas, n'étant que manifestation passagère d'un eusemble de phénomènes.

Les questions les plus embarrassantes sont résolues d'une manière aussi epirituelle qu'imprévue. Ménandre demande ai l'homme qui meuri et rensit ensuite est le même ou s'il est déjà quelqu'un d'autre. « Les deux », répond Nagasena. « Toi, o monarque, es-tu maintenant le même que ce petit enfant, etc., qu'antrefois tu étais? — Non. — Alors si tu n'es pas le même, tu n'an pas eu de père, de mère, etc., etc., tu n'es donc pas vécu avant ce mument-ci où tu parles? » Et, par une série de parallèles. Nagasena démontre au roi in continuité des phénomènes, seule chose qu'il nous soit permis d'admettre.

Miliada pourrait objecter à Nâgasona que, du moment qu'il n'y a pas de personnaité, il n'y a plus d'obligation ni de responsabilité. Toute la morain bouddnique s'écroulerait du coup.

Si le pâli est réservé aux œuvres d'inspiration bouddhique,

surtout de propagande et d'enseignement, la littérature profane se développait en langues prakrites.

Non que le sanskrit fût délaissé. Mais, constitué en langue sacrée, il n'était pas encore toujours adopté pour l'usage familier. Il ne devint l'idiome des chancelleries et des administrations qu'assez tard. Les environs de notre ère accusent l'emploi administratif du « moyen indien ». C'est ce parler-la qu'emprunte Acoka, pour enseigner à son peuple la loi à laquelle il s'est converti lui même. Ses nombreuses inscriptions sur pillers ou rochers sont rédigées en dialectes locaux. Du reste, les œuvres prakrites suivaient leurs modèles sanskrits. Les goûts étaient les mêmes, imposés par l'élite: les théoriciens de l'alamkara, « art poétique, », s'adressaient à tous les écrivains sans distinction. Le sanskrit, langue noble, le păli, langue sacrée des bouddhistes, et les prăkrits, aprerégionales, vivaient côte à côte, bien que d'intensité inégale, selon le lieu, le temps et la valeur des idées auxquelles ils servaient d'habillement.

Les inscriptions d'Açoka apprenaient au peuple le dharma, a la loi bouddhique » en moyen indien. Les inscriptions en prâkrit qu'on trouve parsemées dans l'Inde pendant les premiers siècles après Jésus-Christ, surtout sous la dynastie des Guptas à partir du 1v° siècle, apprenaient aux sujets les vertus de leur monarque. Composées par les poètes de cour, en vers ou en prose, elles se distinguaient généralement par l'exagération dans les louanges et l'abus des ornements de style.

Le prăkrit s'enorgueillit, des le ser ou le ue siècle de notre ère, d'une charmante œuvre attribuée à Hâla Sătavâhana ou Çâlivâhana, poète-roi.

Les Puranas le disent dix-septième prince d'Andhra (nordest du Dékhan). On lui doit la Sattasat (Saptaçati, « Sept centaines de strophes »), recueil de chansons d'amour, composées sur le modèle de chants populaires, destinés à accompagner la danse (I). Elles sont touchantes, souvent spirituelles, toujours d'une simplicité recherchée. Un mari pris en faute se jette aux pieds de sa femme et implore son pardon. La scène s'annonce dramatique. Mais le petit garçon profite de l'occasion pour grimper sur le dos de son papa. Les parents rient; la réconciliation est là. D'autres sont sentimentales et tristes. Une jeune femme se met à compter sur ses doigts et ses orteils les jours de l'absence de son bien-aimé. Tous les doigts y passent et le compte n'est pas encore fini : elle n'a qu'à pleurer.

D'autres sont plus frivoles : en l'absence du mari, dans la maison vide, une jeune femme appelle son amoureux : elle craint les voleurs dans la maison vide. — D'autres encore disent le grand désenchantement et le dégoût du monde : seuls les sourds et les aveugles peuvent être heureux; les premiers n'entendent pas les méchants propos, les seconds ne voient pas les mauvais actes.

Les plus beaux vers sont ceux qui exaltent l'amour ou chantent la beauté des femmes. Jolis sont les petits tableaux, rapidement brossés, des scènes de famille. Les descriptions de la nature occupent une place considérable.

Le mêtre de la Sattasat est l'árya, caractéristique de la poésie populaire : une strophe de deux lignes à sept pieds et demi chacune. Chaque pied a quatre mores, sauf le sixième de la seconde ligne, qui n'est qu'une syllabe brève. Ici une longue vaut deux brèves, comme dans la poésie grecque, mais contraîrement à l'usage védique. Cette strophe produit l'effet de quelque chose d'envolé et de léger. Elle s'adapte parfaitement à la naïveté des images et à la douceur des prà krits. Justement Hâla se seri du meilleur des prâkrits, la mahá-

<sup>(1)</sup> Voir les extraits en traduction alicemande, CCLXXXVIII, III, p. 98 et suiv. La meilleure, mais incomplète traduction (cu allemand) est de λ. Witnesant dans Neue Freie Presse, 1899, et dans Westermanns Illustrierle Monatabeffe, 1900; cf. CCLXXXVIII, III, p. 97, note.

rastri, dialecte des Marathes, qui se prête merveilleusement au chant. Ce devint presque la règle pour les drames indiens, de composer en maharastri les parties chantées.

Le Sallasal a exercé une forte influence non seulement sur les auteurs prâkrits, mais anssi sur les auteurs sanskrits, un peu plus rares à cette époque où florissait la littérature en langues vivantes. Tard encore au xr<sup>a</sup> siècle, lorsque le jaina Hemacandra écrit une grammaire du dialecte apabhramça, il compose des exemples en strophes sur le modèle de Satlasal pour en illustrer les règles. Au xvue siècle encore, quand le mystique Bihâri Lâl (1603-1663) chante les amours de Krsna et de Râdhâ en hindi de Mathurâ, région principale du culte de Visnu, il s'inspire, sinon directement de Satlasal, au moins de ses imitations.

Le prâkrit a trouvé des protecteurs parmi les rois, dont beaucoup, comme il est dit pour Hâla, ne savaient pas le sanskrit. D'autres conditions encore y ont contribué. Après le démembrement de l'empire d'Açoka, il s'est formé dans le nord-ouest. La tradition brahmanique n'y pouvait pas être forte. En revanche, le bouddhisme s'y maintenait solidement, et cette religion, s'adressant à tous sans distinction de caste, ne faisait pas spécialement usage du sanskrit. Du reste, certains prâkrits avaient atteint le niveau de langues littéraires.

Y

LA LITTÉRATURE BANSKRITE D'INSPIRATION BOUDDHIQUE.

Açvaghosa, Aryaçura.

Le début de notre ère, probablement le 1<sup>er</sup> siècle, se signale par un grand poète, Açvaghosa (1), auteur d'œuvres lyriques et dramatiques en sanskrit. Sur sa vie nous ne savons que très peu de chose. D'après quelques allusions contenues dans ses œnvres, il semble avoir été originaire d'Ayodhya, aujourd'hui la province d'Oudh. Sa mère s'appelait Suvarnakst « sux yeux d'or ».

Né et élevé comme brahmane, il se convertit au bouddhisme et devint partisan de l'École des sarvástivàdin au sein du Hinayana. Mais son tempérament poétique l'a entrainé vers la dévotion enthousiaste (bhakti) du Bouddha, et c'est en précurseur du courant maháyaniste, qu'il écrivit son Buddhacarita (2).

Les œuvres lyriques d'Açvaghosa, composées en l'honneur du Bouddha, ne nous sont point parvenues. Hiuen-tsang, à la moitié du vire siècle, et Yi-tsing, aux dernières années du vue siècle, parlent d'Açvaghosa comme d'« un poète célèbre de l'ancien temps ». Une biographie du poète, peu critique, a été faite par un moine tibétain. Açvaghosa aurait été musicien, parcourant le pays avec une troupe de chanteurs. Il appartiendrait alors à la caste, peu honorée, d'acteurs ambulants, nartaka, et on s'expliquerait mal sa profonde et vaste érudition. Il est vrai qu'un brahmane gardait les privilèges de sa caste, malgré le métier auquel il se vouait. Le bouddhisme, du reste, ne tenait pas compte des interdictions brahmaniques. Comme vrai bouddhiste convaincu, Açvaghosa chantait le néant de l'existence. Sa belle voix, sans doute plus que le sujet, enchantait les auditeurs et beaucoup. dit-on, se convertissaient à la religion.

Le renseignement du pieux Tibétain ne peut être valable que pour une partie de la vie d'Açvaghosa, car on sait que

<sup>(1)</sup> Voir Sylvain Livi, Le Buddhacarita d'Accaghosa (Journal asiatique, 1892, et autres articles de S. Livi, dans le Journal asialique, 1898, etc.). (2) Traduit en anglais d'une adaptation chinoise par S. Bual., Sacred Books of the East, XIX.

le poète (1) a passé sa vieillesse à la cour de Kaniska. Ce roi d'origine scythique était grand protecteur du bouddhisme et patron des savants.

Des fragments des drames d'Açvaghosa ont été assez récemment (1911) reconnus par H. Lüders dans le fonds de manuscrits apportés de Tourfan (Asie Centrale).

C'est grace à Sylvain Lévi (2) que l'Europe a connu le Buddhacarita et Açvaghosa lui-même, le plus grand poète de l'Inde avant Kalidasa, digne successeur de Valmiki dans l'art savant de l'épopée.

Comme l'indique son titre, le Buddhacarita est l'histoire poétique du Bouddha. Écrite d'un style d'une simplicité parfois recherchée, avec emploi modéré de métaphores et autres alamkára, cette épopée est un mahákávya, modèle parfait de la poésie savante, mais d'expression sincère. Cependant, l'auteur n'a rien inventé. Des textes canoniques tels que le Mahavastu (3) ou le Lalitavistara (4) lui offraient le sujet tout prêt. Le poète a su lui prêter du charme et une construction solide. La description de la ville en fête, quand le jeune prince la traverse avec sa suite, a inspiré à Kalidasa une scène de son Raghuvamça. La scène de nuit, quand le Bouddha regarde tristement les femmes du palais endormies après leurs jeux, mais présentant dans ce moment d'abandon tous les signes de misère humaine, a été reprise par les continuateurs de Vâlmiki et fut placée dans le Ramayana : elle se passe dans le palais de Ravana et c'est Hanumat qui la regarde.

Acvaghosa joint le sens de la réalité à celui de la fiction. Les trois rencontres du jeune prince, avec un vieillard, un malade et un mort, sont représentées sans aucune exa-

(4) Traduit par Ph.-Ed. Foucaux dans les Annales du Musée Guinet, VI et XIX, Paris, 1834, 1892.

<sup>(1)</sup> Cf. Sylvain Lavs, dans le XV, 1896. — (2) XV, 1892.

<sup>(3)</sup> Le Maharasta, texte sanscrit, publié pour la première fois et accompagne d'introduction et d'un commentaire, par E. Senant, Paris, 1882-1897.

gération, ce qui aurait été bien facile, mais de façon délicate et vive à la fois, de sorte que nous partageons les mélancoliques réflexions du Bodhisattva. D'autre part, les passages où le purohita essaie de détourner le jeune homme de son désir d'abandonner le monde et lui parle des devoirs du prince trahissent une connaissance approfondie des nitiçastras. La lutte du Bouddha contre le démon tentateur Mâra prouve que l'auteur était familiarisé avec la poésie héroïque du Mahâ-bhârata et du Râmâyana. Si l'on y ajonte encore la connaissance du Kâmasûtra, évidente partout où Açvaghosa fait intervenir les femmes, on conclura que ce moine a été non seulement poète de nature, mais homme très cultivé.

Même observation pour d'autres de ses œuvres comme le Saundaránanda et le Sûtrálamkára. C'est toujours la vie du Bouddha qui est racontée, dans un de ses stages. Nanda, le frère du Bouddha, est ordonné moine contre son gré. Il en est bien fâché et sa femme, la belle Sundari, s'en lamente. Le Bouddha ne veut pas que ses fidèles soient malheureux. mais il sait en même temps que les renvoyer au monde serait leur barrer le chemin du bonheur véritable. Alors il prend Nanda par la main et le conduit au ciel. Ils rencontrent aux Himâlayas une affreuse guenon, plus haut les divines Apsaras. Nanda constate qu'elles dépassent sa femme en beauté autant qu'elle-même dépasse la guenon. Pour mériter les joies célestes, Nanda, retourné sur la terre, se voue aux pénitences. Mais Ananda, le disciple favori du Bouddha, lui démontre que le ciel n'est rien en comparaison avec la félicité éternelle du salut. Nanda se convertit et devient arhat. Le Bouddha lui ordonne cependant de ne pas se contenter de son bonheur, mais d'aller prêcher le salut aux hommes.

Le Sătrălamkara (1) est une suite de légendes, la plupart

<sup>(1)</sup> Satediamkdes, traduit on français our la version chinoise..., par Ed. Hunnn, Paris, 1308.

bien connues, en prose et en vers. Mais l'art du poète exerce son charme même à travers la traduction chinoise; l'original s'est perdu.

Açvaghosa a fait école. Le poète Mâtrceta, proche de lui dans le temps, lui ressemble tellement dans ses hymnes bouddhiques qu'on hésiterait à délimiter ce qui appartient à l'un ou à l'autre. Târanâtha, l'historien tibétain, affirme même qu'il n'y eut qu'un seul poète, portant ces deux noms à la fois. On ne sait pas à quoi s'en tenir. Le pèlerin chinois Yi-tsing, au début du vuie siècle, ne tarit pas d'éloges sur Mâtrceta « rossignol dans une vie précédente, chantant l'hommage au Bouddha ».

On ne connaît Mâtrceta, comme il en est aussi à certains égards pour Açvaghosa, que par des fragments de ses œuvres rapportés en notre siècle de Tourfan. Pour Aryaçura, de la même école, on est mieux renseigné. Bien que plus récent, car il semble du ive siècle, Aryaçûra subit une forte influence d'Açvaghosa. Le style orné et recherché, mais sans artifice, de sa Játakamálá, se ressent bien du Sútrálamkára. De même que son modèle, il n'a pas beaucoup inventé et s'est borné à embellir les légendes sur les précédentes vies du Çâkya-muni. Car avant que le Bodhisattva eut atteint l'illumination complète, il s'en est rendu digne par des actes de charité et d'abnégation surhumaine. « La guirlande de récits sur les naissances... » propose donc ses actes à l'admiration des fidèles et à la jouissance esthétique des lecteurs. Admirable en effet et bien émouvante est l'histoire du Bouddha offrant son corps à la tigresse affamée! Nous voyons aussi le Bodhisattva, sous les espèces du roi Cibi, se faire arracher les yeux pour les offrir à un brahmane aveugle qui les lui demande. Malheureusement quelquefois l'exaltation fait place à une sentimentalité, respectable mais un peu niaise, moyen simple d'édification.

Les trente-quatre joyaux de ce collier, la Jâlakamâlâ, sont presque tous empruntés aux Jâlakas pâlis (1), vieux contes populaires adaptés à la prédication de la doctrine de renoncement bouddhique. On les retrouve dans toute la littérature d'Avadâna, « (histoire de) grands actes ». Un seul est inconnu. Il ne se rencontre qu'à l'état de mention : une vieille strophe que cite, au xie siècle, le prolixe et érudit Ksemendra.

C'est le premier et le plus touchant, ce récit du Bouddha et de la tigresse. Malgré quelques longueurs et d'imutiles raisonnements. — par exemple le Bouddha veut faire éviter à la tigresse affaiblie par la faim le crime de manger ses propres petits, etc., — la prose et les vers intercalés font un tout harmonieux.

Ainsi, dans ces premiers siècles de notre ère, triomphe une littérature bouddhique. Le type préféré est un mélange de prose et de vers. Il s'est constitué sous l'influence de la littérature populaire narrative. Le peuple n'avait pas créé d'épopée, mais il aime à entendre chanter les faits singuliers qui le frappent. Ces chants, jamais parvenus à former un poème suivi, étaient recueillis par des récitateurs ou des rhapsodes et éclaircis par eux de commentaires en prose. Les commentaires s'amplitent et deviennent le véritable récit, tandis que les gâthâs ne restent qu'en guise d'illustration. Ce type, plus récent que le Mahâbhârata ou les poésies canoniques du bouddhisme, tel le Dhammapada, caractérise l'activité littéraire des premiers siècles après Jésus-Christ.

Le seul héros digne d'être célébré étant le Bouddha, le seul sujet digne d'être raconté a été ses actes. A ces deux motifs-là on rattachait toutes les anecdotes possibles, comme on avait àutrefois rattaché les données de l'histoire, de la mythologie et de la morale aux aventures des Pándavas. Ces recueils de «gestes»bouddhiques s'appellent les avadánas. Le plus souvent

<sup>(1)</sup> Traduita en anglais, sous la direction de E. B. Cownia, Cambridge, 1895-1807.

c'est le Bouddha lui-même qui parle des faits antérieurs ou bien de ceux qui doivent seulement arriver comme résultat du karman.

Un des plus anciens recueils de gestes bouddhiques (probablement du nº siècle) est l'Avadánaçataka (1), « centaine » de récits traitant de sujets par séries. Très intéressant, le cinquième livre parle du monde des âmes en peine. Un saint s'y rend pour les interroger sur la cause de leurs tourments; le Bouddha explique le fait et donne une leçon de morale.

Plus récent, car il vient du me siècle avec des parties très anciennes, est le Divyàvadàna, « le céleste avadàna ». Il est bien inégalement écrit : parfois c'est un sanskrit simplement correct, d'autres fois c'est le style recherché des kâvya, avec force ornements, tournures compliquées, longs composés ; parfois c'est déjà du sanskrit altéré. De vieilles strophes, gâthâs, interrompent souvent la prose; on trouve aussi de courts morceaux de poésie moderne et savante.

A côté du cycle céleste, il faut placer son contemporain, le cycle d'Açoka, Açokâvadâna (2), œuvre élégante et raffinée, quant au style, à la métrique et à la langue. Son héros est l'empereur Açoka et la plus belle légende celle de Kunâla, son fils. Une marâtre lui fait arracher les yeux; mais, plein d'indulgence bouddhique, il ne ressent point de haine contre la coupable. Le récit se distingue par une expressivité vraiment dramatique, trait dont l'auteur inconnu fait preuve encore quand il représente le démon Mâra contrefaisant si bien le Bouddha qu'un pieux moine se jette à genoux devant lui et lui rend hommage tout en sachant que ce n'est qu'un démon.

On continua pendant des siècles à écrire d'autres °avadana et d'autres °mala.

Dans cette masse d'ouvrages où la piété bouddhique s'est

(2) Cf. Sylvain Litvt, dans T'oung Pao, VIII.

<sup>(1)</sup> Trad. en français par L. FERR, dans les Annales du Musée Guimet. XVIII, Paris, 1891.

revêtue de fiction, il faut signaler une œuvre qui ne manque pas de poésie : le Saddharmapundarika, « le Lotus de la bonne Loi » (1). Rien n'y reste du Bouddha homme. Il est devenu un dieu au-dessus des dieux, un être éternel et infini, il est tout ; c'est l'absolu. Mais cet « absolu » est pénétré de compassion pour l'humanité souffrante et lui indique le chemin du salut qui consiste surtout dans la dévotion. Le livre est mahâyâniste. Il abonde en descriptions et en comparaisons qui ont pour but de nous donner l'idée de la spiendeur céleste du Bouddha, du bonheur de ses fidèles et aussi de la vertu du livre même. La femme qui entend sa récitation ne renaîtra plus comme femme. L'homme qui trouve du plaisir à en écouter la lecture exhalera désormais le parfum du lotus et tout son corps aura l'odeur du santal.

L'exagération atteint son comble dans les chiffres. On ne compte plus par de pauvres milliers comme dans l'épopée populaire ; ici ce sont les myriades de myriades qui entrent en jeu.

Le fond et la forme manquent d'unité. La bonne prose sanskrite et les gâthûs en sanskrit mixte indiquent des rédactions de dates différentes. Il semble que l'ouvrage a été d'abord en vers, la prose ajoutée après coup. Mais l'œuvre a dû être achevée avant le me siècle, car, vers 300, elle est déjà traduite en hinois.

Passons à la poésie de cour, kavya, poésie savante, par son fond et par sa forme opposée à la poésie bouddhique. L'existence du kavya est prouvée par le style des inscriptions, des avant Jésus-Christ; il fleurit surtout à partir de l'avènement des Guptas.

<sup>(1)</sup> Traduit som ce titre par E. Bunnour, Paris, 1852.

### CHAPITRE III

# L'ÉPOQUE DU KAVYA

1

Kalibasa et autres poètes épiques de l'époque; la théorie de l'art poétique,

A la fin du Ive siècle, si ce n'est pas beaucoup plus tard (1), car la chronologie restera toujours un point faible pour ces études, vivait à la cour d'un roi surnommé Vikramāditya le plus grand poète de l'Inde, Kālidāsa.

Fils de brahmane, mais orphelin de bonne heure, il avait été élevé par un bouvier. Grossier et sans aucune éducation, mais beau, il fut marié à une princesse. — La légende ne s'embarrasse pas des inégalités sociales. Du reste elle dit que c'était arrivé grâce au subterfuge d'un ministre. — L'ignorance du jeune bomme faisait bonte à sa femme. Il implora donc le secours de la déesse Kâll, en se vouant à elle tout entier. De là son nom « l'esclave de Kâlt ».

Des renseignements moins fabuleux, mais très succincts, que nous fournissent les œuvres mêmes du poète, on peut conclure qu'il était vraiment brahmane, civaîte et védântin, en outre viveur élégant et raffiné, aristocrate de traits. Il aimait la ville d'Ujjayint et connaissait les abords des Himâlayas. Mais rien ne nous autorise à croire une strophe tardive qui

<sup>(1)</sup> Cf. G. Huyn, Die Zeit des Källdänn, Berlin, 1890, et B. Linnicu, dans Indogermanische Forschungen, 1912, p. 198 et sniv.

met Kâlidâsa au nombre de « neuf joyaux », poètes et savants, dont s'ornait la cour du roi Vikrama. Car les noms des huit autres « joyaux » appartiennent à une autre époque et seule l'incertitude d'une tradition lointaine les a réunis. Quant au surnom Vikramâditya, « soleil d'héroïsme », plusieurs rois en ont été gratifiés. Toutefois, après les travaux de Sylvain Lévi, Jacobi et Bühler ont prouvé qu'on ne peut assigner à Kâlidâsa une date plus récente qu'entre 350 et 472 de notre ère. Son patron royal serait alors Candragupta II, contemporain du roi Mâtrgupta de Cachemire. Ce dernier était non seulement protecteur des lettres, mais lui-même poète.

L'inspiration de Kâlidâsa est lyrique; cela ne l'a pas empéché de nous laisser des drames et des épopées. Il empruntait ses sujets aux *Purânas* ou aux grandes épopées; une seche mention du Véda lui suffisait pour concevoir une œuvre pleine de charme.

Ses poèmes épiques sont le Kumārasambhana, a la naissance de Kumāra a, et le Raghucamça, « la race des Raghu ». Kumāra est un sutre num de Skanda, dieu de la guerre. Les dieux, dans leur lutte incessante contre les usurus, ont hesola d'un chef d'armée. Un tel chef ne peut être engendre que par Civa; ce dieu est voué à l'ascèse. Assis sur la peau de tigre, la tête entourée de serpents, vêtu de peau d'antilope noire, - trait brahmmique, - il est plongé en méditation sur le sommet d'une montagne ; tien ne saurait l'arracher à ses pensées. La belle Uma, nommée aussi Parvati, fille de l'Ilimalaya, se rend auprès de Civa pour essayer de gaguer son amour. Sur l'ordre d'Indra elle sera secondée par Kâma, qui vient accompagne de Rati, « Volupte », son épouse, et de Vasanta, « Printemps », son ami. Kâma tend son arc et en décoche une flèche. Mais, d'un seul regard de son troisième œil, le dieu réduit Kams en cendres. En faveur de Rati qui se lamente, les dieux fléchissent la sévérité de Çiva et Kama est ressuacité. Le dévouement d'Uma et la dure ascèse qui raine son corps délicat touchent enfin Civa. Sous l'apparence d'un vieil ascète, il conseille à Umă d'abandonner les pénitences qui ont pour but un être aussi terrible que Civa. Părvat! répond par un éloge chaleureux du dieu, maître de trois mondes, Il accorde tous les désirs, dit-elle, et lui-même est stas desir ; il haute les lieux morts, mais lui-même il donne la vie. Devant ce grand amour Çiva décido d'épouser Parvatt et, procédant selon les préceptes des Grhyushtrus, envoie de vénérables amis demander as main. Les intermédiaires sont les sept ref « sages », qui brillent su ciel sous les espèces du Grand Chariot, et la vénévable Arundhati, modele de fidèle épouse, également devenue une étoile du

cial dans le même système de la Grande Ourse. Le roi des montagnes, Himalaya, et sa femme, reçoivent les messagers d'après les usages de l'étiquette et bientôt a lieu la cérémonie du mariage, tableau vivant et pittoresque de la vie indicane. Kalidasa a su peladre l'émotion de la mère d'Umi avec des traits si tonchants que le lecteur en est ému à son tour. La félicité conjugale de Giva et de Pàrvatt est ensuite décrite en confeurs si vives que le goût européen est quelquefois embarrassé de tant de sincérité. Elle n'est pourtant jamais vulgaire ni même uniquement sensuelle; au contraîre, le nimbe de la plus exquise poésie ne cesse d'entourer le récit (1).

Œuvre de maturité, le Raghueamea (2), a (l'histoire de) la lignée de Raghu », présente la généalogie de Râma. Il était, comme on le sait, descendant de Raghu. Ses ancêtres sont tous - sauf un, Aguivarna - pénétrés du plété brahmanique, tous sout des héros sans tache, amis des sciences et modèles des vertus, tous se retirent dans la forêt à la fin de leur vis. Beaucoup de place dans le poème occupe la dévotion à Nandint, la vache merveillause. Satisfaite, elle delt accorder un fils au roi sans enfants. Aussi ce roi offre-t-il sa vie, pour sauver le vache miraculouse des griffes d'un lion. Son dévouement est recompense. Le lion est un messager divin qui vient éprouver le courage du rol et lui annoucer la naissance d'un fils : Aja. Celui-ci devait être, en na anagameure célèbre, l'élu du cœur de la prince-se Indumatt. Mais il est eusuite traitreusement attaqué et son courage seul a raison de sex ennemis. Vient une description de la vie de famille, la naissance d'un fils, Dacaratha (qui sera le père de Rama), et le règne paisible du roi adonné au bien de ses sujets, Mais un jour, lorsque Aja s'amuse au parc avec la reine, une guirlande de fleurs tombe du ciel et la reine en mourt. Le désespoir du mari est dit dans de très belles strophes; elles s'achèvent par une phrase caractéristique de ce temps

(1) Les opinions des philologues indiens furent cependant partagées. Certains jugérent inconvenant de peindre les ébats amoureux des dieux, paisqu'il serait choquant de représenter ses parents dans pareille situation. (Wintennitz, III., p. 57,58, note.) Tel est l'avis de Mammafa, brahmane cachemirien du xiv siècle, anteur du Kdegaprakdça. Le véritable art poétique, pour lui, consiste à ne pas tout dire, mais à laisser beaucoup sous-entendre. C'est la théorie du dhegai, « le tou », et par extension « l'allastou ».

Plus indulgent était Anandavardhana au 1x\* siècle, cachemirien lui anai, le vrai créateur de la théorie du dhumi. Dans son remarquable Dheanydloku, commentaire au livre d'Udbhata sur le rosa, il indique le VIII\* chant du Kumdrasambhana comme atteatant combien le talent du poète et la mattrise de la langue sont nécessaires pour esquiver les difficultés d'un sojet scabreux.

Capendant, les règles que possit le Dhoanydloka étaient très séveres. La

vrale poesie, dit-il, est celle où a l'inexprimé » joue le rôle principal.

L'idée très pure qu'avait, de la poésie, Anandavardhana, a été un peu déformés après lui. On a créé le terme de pukrokil, « la parole oblique » on même « tortueuse », pour désigner ce qui devait être la plus grande qualité d'une œuvre d'imagination. On est alle ainsi contre l'intention du maître et on a fait descendre la poésie aux artifices de la langue.

(2) Traduit en français par L. Rusco, Paris, 1927.

chevaleresque mais guerrier : le roi ne monte pas sur le bûcher après sa hienaimée, uniquement pour qu'on ne dise de lui avec dédain : « Il est mort pour une femure! »

Un seul roi de cette dynastie modèle fuit exception. C'est Agaivarna, Den Juan indien, réalisateur des théories du Kâmazûtra. Le poète semble l'avoir introduit pour mantrer sa propre connaissance du manuel d'art d'aimer et pour en condamner l'application, Agaivarna néglige ses devoirs, meprise ses anjets et passe sa vie avec des femmes. Il meurt jeune avant d'avoir vu natre son fils. Des réminiscences du début du Mahābhāratā semblent dotter ici. La première reine ou la femme principale étant enceinte, les ministres l'ant sacrée règente et « l'esu de sacre a éteint le feu de la douleur stont se consumait la veuve après la mort de son époux ».

Le Kumdrasambhava et le Raghuvamça nous sont parvenus inachevés; tous deux ont été continués par d'autres rédacteurs et ont suscité respectivement 20 et 33 commentaires. Les meilleurs sont de Mallinâtha (xve siècle). Tous les deux aussi ont servi de modèle aux écrivains qui les ont beaucoup imités, et de type de poésie savante aux théoriciens qui citaient, dans leurs Poétiques, des strophes de Kâlidâsa en exemple (1).

On a attribué au poète des œuvres qui ne furent pas siennes, entre autres une épopée en prâkrit, Ravanavaha, « le meurtre de Râvana », ou Setubandha, « la construction du pont », ce pont qui devait conduire l'armée de Râma à l'île de Lankă. A part la virtuosité du style et la poésie de quelques images qui pourraient bien rappeler Kâlidâsa, le poème trahit déjà l'abaissement du goût des épigones par la surabondance d'ornements stylistiques et d'interminables composés qui s'étendent sur des lignes entières.

Peu après Kâlidāsa, deux poètes épiques, Bhâravi et Māgha, ont joui d'une grande notoriété. Le poème de Bhâravi, Kirâtarjuniya (2), raconte en 18 chants la lutté entre Arjuna et le dieu Çiva. Celui-ci, pour éprouver le courage du héros.

<sup>(1)</sup> Cf. HARI CHAND, CGXCVII.

<sup>(2)</sup> Traduit en anglais per C. CAPPRILERS, vol. XV de Harvard Oriental.

prit l'apparence d'un montagnard demi-sauvage de la tribu des Kirâta. Le récit a peu d'importance. La valeur de l'ouvrage consiste en descriptions de la nature qui égalent presque celles de Kâlidâsa. Les couchers du soleil chez Bhâravi rappellent ceux que l'on admire dans le Kumârasambhava, lorsque Çiva et Pârvatt, assis sur le rocher dans une forêt des Himâlayas, regardent le couchant émus et enchantés (VIII, 45 et 54). Bhâravi a des images originales, des pensées imprévues. Ainsi le soleil s'incline vers la terre, ivre du miel qu'il a paisé de ses mains (kara = « rayon » et « main ») dans les calices des lotus de jour. La lune est une coupe d'argent que la nuit apporte pour le sacre du roi de l'amour. Le pollen doré de lotus qui vibre au vent au-dessus d'un groupe de fleurs est le parasol d'or qui reflète la figure de Lakaml tout en l'abritant, etc.

Les contemporains goûtaient surtout les artifices du métier et les acrobaties de la forme. Ils se plaisaient aux vers qui pouvaient être lus à rebours et offraient les mêmes mots que lus en sens ordinaire, aux strophes dont les deux parties étaient formées de mêmes syllabes, mais qui présentaient d'autres mots et un sens contraire; on appréciait les vers où n'intervenaient que certaines consonnes, à l'exclusion de toutes les autres, etc.

Magha dépasse encore Bharavi dans l'art de versifier, car il emploie 23 mètres différents contre 19. Malheureusement il le dépasse aussi en artifices. Les vers à double sens, selon la séparation des termes des mots composés, des vers lus dans le sens contraire et offrant un sens contraire, des strophes où les syllabes se répètent de façon à former des figures géométriques et, ce qui est encore plus extravagant, l'emploi des deux consonnes seulement dans le vers (XIX. 3, de son Cicupalavadha, l'histoire de la lutte de Visnuavec le démon (cicupala), voilà l'aboutissement de cette poésie trop savante.

Pourtant Magha était poête, poête de l'amour ou plutôt de

l'art d'aimer. Les femmes d'une beauté plantureuse et leurs jeux amoureux avec les Yadavas font le sujet de son poème. La nature, peinte avec des couleurs magnifiques, il est vrai, n'est là que pour servir de fond sur lequel mieux se détache la splendeur d'un corps féminin. L'histoire de Visnu est tout à fait secondaire et les scènes de bataille n'ont aucune vérité.

Ne quittons pas la poésie épique sans mentionner un poème plus jeune de huit siècles, œuvre qui tient de l'épopée et de l'histoire, et qui avait la prétention d'être un ouvrage scientifique : la Réjalarangint (« le courant des rois »), par Kalhara.

Fils d'un ministre à la cour de Cachemire, l'auteur est de bonne heure initié à la politique. Pourvu d'une forte instruction, il sait voir et juger sans partialité. Dans sa chronique des rois du Cachemire qu'il termine en 1148, il se donne pour tâche de ne dire que la vérité, au moins partout où il peut la discerner. Il se sait poète, mais ce don lui paratt nécessaire pour faire revivre le passé. En effet, il peint les caractères avec une rare acuité. N'empêche qu'il croit aveuglément aux mythes et au merveilleux. La légende des naga, serpents divins, si intimement liés avec l'idée populaire de la préhistoire du Cachemire, se trouve racontée sans aucune critique. Un roi peut gouverner 300 ans ou périr par la malédiction d'un brahmane. La sorcellerie est à l'origine de maints événements historiques. et l'idée de karman se vérifie à chaque pas. Pénétré d'un profond sentiment moral, il fait de son histoire magistra vitae, mais non pas dans le sens politique ou social; c'est le triomphe du bien qu'elle veut montrer. Il sait mépriser les parvenus et hair les oppresseurs. Quand il parle de la grande famine, il stigmatise les ministres qui, s'étant approvisionnés d'avance. ont vendu au peuple le blé à prix d'or; par leur faute, dit-il, la terre était blanche d'ossements.

Les portraits des souverains sont expressifs. Il ne manque pas de portraits de femmes, comme cette reine Didda, cruelle et dépravée, mettant son petit-fils à mort pour régner seule, mais sage régente; ou hien Sûryamatt, trop hautaine et passionnée pour ne pas finir en tragédie. Gouvernant au lieu de son faible mari, elle fait reconnaître son fils comme prince et lui accorde des pouvoirs étendus. Bientôt, entre le père et le fils ambitieux, une lutte s'engage. Le roi reproche à sa femme d'avoir été la cause de tout ce malheur; il lui jette à la figure le soupçon, longtemps nourri, que le prince héritier n'est pas son fils légitime. Devant l'insulte, Sûryamatt s'emporte et couvre le roi de paroles injurieuses: elle l'a toujours méprisé pour sa faiblesse. Le roi se suicide de honte. Alors Sûryamatt maudit tous ceux qui ont semé la discorde entre elle et son époux et se précipite aussi dans les flammes.

Tragique aussi est la fin de ce roi Harsa, doué de rares talents, célèbre pour son bon gouvernement et pour sa piété, devenant cruel et soupçonneux à mesure qu'il tombait sous l'influence des mauvais conseillers. Abandonné de tous, proscrit dans son propre pays, il est assassiné par ses soldats. Souvent Kalhama rappelle Tacite. Il est un guide très sur pour l'histoire du Cachemire de la fin du xie et du début du xue siècle. Il a manqué à Kalhama la simplicité, la mattrise de la forme et l'art de construire pour que son poème fût vraiment une épopée. Il a de la poèsie, mais il n'est pas poète. Il vaut pour l'histoire sans être vraiment historien.

п

## KALIDASA ET LA POÈSIE LYRIQUE (ÉROTIQUE).

La tendance au lyrisme caractérise toute la poésie de l'Inde. Kalidasa, si peu « épique » dans le Kumarasambhava et Raghavamça où le sujet pourtant se prétait à l'épopée, atteint à la perfection lyrique dans le Meghadata (« le nuage messager » (1)).

<sup>(1)</sup> Traductions françaises de Hippolyte Facens, Paris, 1865; A. Guenriot, Paris, 1902, et Marcelle Lalou, Paris, s. d., 1920.

Le poème a pour mjet l'amour conjugal, L'a yakas, être divis su service du dien des richesses, Kubera, est banni par son mattre. Il est obligé de quitter sa femme et de passer un an dans le sud de l'indr. Au début de la azison des plaies il aperçoit un masge poussé par le vent dans le direction du mord. La se trouve le mont neigeux de Kallasa et, hiottie contre son flanc, comme une amante, la ville d'Alakà avec la Gangà à ses pieds, pareille aux volles tombes. Dans la maison au portail « qui a la grâce de l'arc d'Indra » (1), dans le jardin où un lac « couvert de lotus au cœur d'or » répand la fraicheur. l'épouse du yakas, amaigrie de chagrin, compte « en disposant sur le semit les pôtales de fleurs » les jours revolus et œux qui la séparent encore du retour de son maris L'amour, la nostalgie, l'espoir de réunion, le nuage est chargé de lui dire tout cela comme message de l'absent.

Quant au Riusamhàra (« les saisons »), autre poème descriptif, on a pu douter qu'il appartienne vraiment à Kâlidasa. Mais l'été, la saison des pluies, l'automne, l'hiver, la saison fratche et le printemps sont peints avec tant de couleurs, la nature est si finement observée et les jeux amoureux dans chaque période de l'année si délicats, si ardents, qu'on ne suppose pas qu'un autre que « l'esclave de Kâli » pût en être le poète.

Le petit recueil des strophes érotiques Çrngáratilaka, attribué à Kálidása, rappelle la Sattasat de Hála. Le Çrngáratilaka l'emporte sur la Sattasat en finesse de la forme et en esprit.

Des strophes à mêtre varié redisent toujours de nouvelle façon la cruauté de l'adorée. Les yeux de la jeune fille sont comparés aux lotus bleus (ntla, « bleu noir »), ses dents au jasmin, son corps aux jeunes pousses des plantes et son cœur à la pierre. Cette comparaison est devenue un cliché.

Il y en eut, de ces clichés, de plus en plus avec le temps. L'art d'écrire n'était, pour beaucoup, que l'art de les aligner.

Le lotus de nuit est toujours amoureux de la lune et ouvre son calice à l'arrivée de l'amant; toujours l'oiseau cakora boit le nectar des rayons de la lune et est synonyme de l'amant, pour qui le nectar est la vue de la face bien-aimée; toujours l'abeille (bhramara, « celle qui a deux r ») est ivre du miel des fleurs, etc. L'éléphant en rut, les grottes des montagnes

<sup>(1)</sup> Traduction de Mile LALOU.

résonnant du rugissement des lions, les nuages gonflés de pluie, et quantité d'autres images reconnues comme belles reviennent sous la plume des poètes. Toute la nature est classée en métaphores à l'usage des écrivains.

"La cruche cassée », Ghatakarpara (1), doit son titre au défi que lance l'auteur à ses rivaux : il se charge d'apporter de l'eau dans une cruche cassée à celui qui le surpasserait en l'art de versifier. La seule curiosité est l'emploi des yamaka. On appelle ainsi la répétition de la même syllabe dans les différentes combinaisons; chacune doit être appelée par le sens. Kâlidâsa y excellait; Ghatakarpara en abuse.

Puisqu'il nous a fallu mentionner de nouveau Hâla et la poèsie érotique, ajoutons ici que ce genre, effleuré seulement, par Kâlidasa, — si le Crngaratilaka est vraiment son œuvre, a été largement représenté dans l'Inde. Ce qu'a été Hâla pour le prâkrit, Amaru peu après, Kâlidasa le fut pour le sanskrit.

L'Amaraçataka (centaine de strophes) est justement admire pour la finesse et l'élégance. Quelquelois aussi l'auteur saît enfermer de profondes remarques dans de petites strophes. L'Inde, qui n'a que peu de chose en peinture à opposer aux miniaturistes persans, semble avoir réservé son génie à ce genre de miniature où les couleurs étaient des mots. Inutile de dire combien d'imitations ces strophes ont provoquées. Les anthologies les ont citées, des commentateurs encore quelques siècles plus tard les ont expliquées, mais la vie de leur auteur et sa date restant inconnues, on a cru un moment pouvoir les attribuer au philosophe Çankara, le grand védântin de la fin du vint siècle. Sévère ascète, il se serait incarné en la personne du roi de Cachemire, Amaru, pour expérimenter l'amour avec ses cent femmes. Cependant le nom d'Amaru ne se trouve pas dans la liste des rois cachemiriens.

Tout ce qu'on peut dire, c'est que l'auteur du Çalaka était

<sup>(1)</sup> Traduit en français par A. Curry dans le Journal usiatique, 1823.

bien de son siècle, temps de poésie galante et de sourire facile. Ses héros sont ardents, mais frivoles. La grande soulfrance est la séparation, non la rupture causée par des complications psychologiques, si chères à l'Occident, mais le départen voyage, on dirait aujourd'hui : pour des affaires. La nostalgie remplit les yeux de larmes, les yeux des femmes et des hommes également. Lasse d'attendre sur le chemin, l'abandonnée, au soir tombant, rentre lentement chez elle et, comme par sursaut, la pensée la saisit : « Peut-être arrive-t-il déjà P.» Elle se retourne vivement; rien sur la grande route.

Mêmes idées, mêmes tableaux que dans la Sattasat; même pessimisme, caché sous le rire, ou plutôt même résignation devant la fragilité du bonheur.

#### Ш

### BHARTPHARI, GNOMIQUES ET ÉROTIQUES.

Voici un des plus grands talents que l'Inde ait produits, et qui a, en outre, le mérite d'une historicité qu'on peut dater.

Yi-tsing écrit en 691 que, quarante ans auparavant, avait vécu dans l'Inde un grammairien de grande renommée, Bhartrhari. Et les traits qu'il cite du grammairien sont ceux que nous nous attendons à trouver au poète. Bhartrhari aurait sept fois renoncé au monde et sept fois y serait retourné. Une des dernières fois, entrant au couvent, il fit garder sa voiture àproximité pour s'enfuir dès que la tentation serait trop forte et la volonté de renoncement trop faible. Il s'accuse, dans un vers cité par Yi-tsing, d'être le jouet de son double penchant.

Sur ces indications, Max Müller (1) avait conclu que le grammairien et l'auteur du délicieux Crngáraçataka sont la même personne. H. Oldenberg (2) en doute et aussi Win-

<sup>(1)</sup> Max Müllen, India what can it teach us P

<sup>(2)</sup> IL OLDENBERG, Die Literatur des alten Indien, Stuttgart et Berlin, 1903.

ternitz (1). Selon Yi-tsing, Bhartzhari était bouddhiste zélé. Pourtant, dans son Cataka, Bhartrhari se prosterne aux pieds de Civa. Peut-être le pèlerin chinois, assez naïf, ayant entendu les récits de la vie du grand poète, a-t-il cru pouvoir les rapporter au grammairien. En ce cas, la date de Bhartrhari serait encore incertaine. On attribue à Bhartzbari trois séries de centaines Cengaracataka « l'amour », Nttigataka, « la sagesse », et Vairagyaçataka, « le renoncement ». Le premier recueil est bien d'un seul auteur. Les deux autres ont pu n'être qu'une compilation. Mais la tradition reste unanime à voir en Bhartchari seul leur auteur. Selon H. Oldenberg, si Amaru est le poète du moment érotique, Bhartzhari nous présenterait la philosophie de l'amour. Philosophie simpliste : la femme est la joic et la douleur, l'inquiétude et l'apaisement. C'est elle qui nous arrête en chemin par ses regards ; l'océan des souffrances qu'est cette vie serait moins long à traverser, si la femme ne compliquait pas notre voyage et ne nous détournait pas du but. Le flambeau de la sagesse brûle d'une flamme claire tant que de beaux yeux n'y jettent leur éclat. Pourtant, quel est le but suprême de notre faculté de voir ? la vue de la femme. De notre faculté d'entendre? c'est de l'entendre parler. De notre réflexion P sa jeunesse et sa beauté. Mais la soif continuelle d'amour amène la déception. Insatisfait en lui-même, le poète en cherche la faute dans la femme, l'éternelle coupable. « Dans cette sale petite fille, sotte et menteuse, qu'ai-je donc adoré ? » s'écrie-t-il. D'avoir trop aimé, il cesse tout à fait d'aimer et se réfugie en ascétisme, mais pas pour longtemps. Cette oscillation entre deux pôles, le désir effréné de vivre et l'abnégation totale, choses bien indiennes, ainsi que l'exaltation de l'amour pour l'amour même et le culte amoureux non pas d'une femme, Laure ou Béatrice, mais de la femme tout court, pourvu qu'elle soit jeune et belle. On

<sup>(1)</sup> CCLXXXVIII, III, p. 139,

serait enclin à se demander : mais les autres intérêts ? n'y en a-t-il pas ? Les luttes des passions contraires, les grands conflits ne se prétaient pas à la représentation artistique.

Bhartrhari fut le premier poète indieu connu en Europe. Le missionnaire hollandais Abraham Roger, auteur de la première grammaire sanskrite (1651), avait traduit le Niticataka et le Vairagyaçalaka. Ces deux ouvrages sont déjà de la poésie gnomique. Ce genre a été pratiqué aux Indes et s'est mélé à tous les autres. Les Védas en offrent des exemples. Les grandes épopées abondent en sentences. Des sentences circulaient dans l'Inde, et on appréciait les choses bien dites, subhasita. Pour le talent de les dire à propos, Yama accorde à Savitri la vie de son époux. Il n'y a pas d'œnvre dans la littérature indienne où des idées générales ne tiennent une place importante. Des aphorismes s'intercalent dans les dialogues des drames, terminent et commencent les chapitres des romans ; des colonnes de sentences servent d'encadrement aux brefs contes du Pañcatantra. L'Inde aime le général : le particulier n'en est que l'illustration. L'homme cultivé devait pouvoir citer à toute occasion une de ces pensée générales dont les anthologies lui fournissaient un grand choix (1). Sans cela, sa langue « ne serait qu'un morceau de viande caché dans la houche, de peur que les corbeaux ne s'en emparent ». Avant Bhartrhari, on a connu un çatakat de Cânakya, ministre d'un roi de la dynastie maurya. Ce Canakya, surnomme Kaufilya, de kutila, « tortueux », est l'auteur supposé de l'Arthaçastra (supra, p. 106) Ne se contentant pas de l'œuvre en prose où il avait posé des préceptes machiavéliques, il a exprimé en stances son observation aigue de la vie. « Il ne faut pas être difficile, dit-il, quant à trois choses : le manger, l'argent et sa propre femme; sois exigeant en ce qui concerne les trois autres: l'étude. la pénitence et l'aumône. » « Vide est la maison sans enfants, vide le pays sans parents, vide le cœur d'un sot, et la pauvreté est le vide même. »

Bhartrhari, moins spirituel peut-être, surpasse cependant de beaucoup le présumé Cânakya en élégance et en beauté dans ses strophes philosophiques. Aussi fut-il souvent imité. Le cachemirien Çilhana, quelques siècles après, a poussé plus loin encore l'ascétisme du Vairágyaçataka, dans son Çântiçalaka, consacré au néant de l'existence. Les lecteurs français peuvent s'initier à cette poésie gnomique en lisant le Bhâmint-vilása (xvu² siècle) (le jeu de la belle), par Jagannâtha, traduit par A. Bergaigne (1).

Du vue siècle nous vient, outre le çataka de Bhartrhari, un astaka (huit strophes) de Mayûra. Le sujet : une jeune femme à un rendez-vous et son retour. Mais ce maigre sujet suffit à déployer une profonde connaissance des Kâmaçâstras et à faire preuve d'une possession extraordinaire de la langue. La légende dit que Mayûra avait chanté sa propre fille et que celle-ci, offensée, l'avait maudit, puis les dieux auraient puni l'écrivain par une maladie de peau. Ayant pêché par la poésie, c'est par la poésie qu'il fut absous. Un hymne au soleil lui valut le pardon : le Sûryaçataka est d'un style recherché et de comparaisons souvent originales. Aruna, « le rouge », cocher de Sûrya, est comparé au directeur du théâtre qui récite le prologue; la série des parallèles continue et ce sont eux qui, à côté des ornements du style, expliquent la vogue du poème.

L'imagination aimait à embellir la réalité grise des biographies en imputant aux écrivains des histoires extraordinaires. Quand Bilhana, du Cachemire, eut gagné, par sa Caurisuralapañcáçiká, les faveurs du public, on a brodé sur les associations qu'éveillait le mot cauri. Le sanskrit caura signifie

<sup>(1)</sup> Bibliotheque des Hautes Études, 1, Paris, 1872. Aussi Victor HENRY. Trente stances du Rhâmini-Vilása, accompagnées de fragments du commentaire inédit de Manirama, publ. et trad. par..., Paris, 1885.

a voleur ». Le titre Caurisuralapañcacika, « les joies d'un amour clandestin », rappelait le thème des amours secrets d'une femme de haut rang avec un homme de position inférieure, mais de rare intelligence. On racontait donc de Bilhana qu'ayant été l'amant de la fille du roi, découvert, il fut condamné à mort. Amené sur le lieu de l'exécution il aurait exhalé son désespoir et son amour en cinquante strophes brûlantes trop vives peutêtre pour notre goût. Chacune commence par : « C'est aujourd'hui encore (que je l'ai tenue dans mes bras, etc.). » Le roi, par honheur connaisseur lettré, accorda, charmé, au poète et son pardon et sa fille. Inutile d'ajouter que Bilhana lui-même ne se savait nullement héros d'une si belle aventure. Il rédigea un ouvrage historique, en vers, sur les gestes des princes de la dynastie Cálukya. Un novau de vérité s'y trouve, car les inscriptions nous le confirment, mais l'élément mythologique v abonde. Indra souffle dans sa conque et des fleurs tombent du ciel à la naissance d'un roi. En même temps l'auteur nous décrit le village où il est né en des traits charmants, mais avec une vérité encore aujourd'hui saisissante. Il a étudié toutes les sciences de son temps, voyagé pour s'instruire et participé avec succès aux tournois de poètes. Établi enfin à la cour du roi Vikramaditya VI (1076-1127), il obtint de ce prince le titre de Vidyapati, « mattre ès sciences », et le privilège du parasol bleu. Sa femme était une personne de rang élevé.

A la pornographie confine le Kattanimata (les leçons de l'entremetteuse) (fin du vine siècle) (1). Une vieille professionnelle de l'amour enseigne à une débutante comment elle doit s'y prendre pour feindre l'amour devant un jeune riche. L'ouvrage est donc didactique en son genre. L'auteur, Dámodaragupta, a été le premier ministre de Jayapida, roi de Cachemire. C'est à la même cour qu'avait vécu Vâmana, théoricien de la littérature, le premier qui eût posé la question de la définition

<sup>(1)</sup> Buntan, dans Indian Antiquary. XIV, 1883. Cité par CCLXXXVIII, III, p. 151.

de la poésie et qui l'a résolue un peu mécaniquement, en partant du style. La courtisane du Kuttanimata est actrice; l'ouvrage de Dâmodaragupta montre quelle place importante occupait le théâtre dans la vie de la haute société indienne.

Il y cut de nombreuses œuvres comme le Kuttanimata. Licencieuses en apparence, elles ont un but moral : prévenir le lecteur contre dangers et abus. Ces documents éclairent d'un jour nouveau la situation de certaines classes sociales, courtisanes, faux ascètes, religieuses, chanteurs ambulants, etc., etc.

Un écrit de ce genre, mais de ton plus sévère, a été traduit en français: le Dialogue de Çuka et de Rambhā sur l'amour et la science suprême (1). Rambhā parle en une langue vive et imagée des plaisirs de l'amour et termine ainsi: « Inutile a été la vie d'un homme qui n'a pas goûté aux joies de l'amour. » A chaque strophe de Rambhā répond Çuka (nom masculin) par une strophe opposée qu'il termine par ; « Inutile a été la vie d'un homme qui n'a pas recherché la sagesse et la science, » Ni la date ni l'auteur de ce dialogue ne nous sont connus.

Un mot sur l'amour que chantent ces trop nombreux érotiques. C'est l'amour sensuel. Il ne se passe pas d'égratignures, de morsures et d'autres preuves de vive passion. L'amante, en constatant de fraiches marques d'ongles sur la poitrine de son amant, sait qu'il lui a été infidèle. L'amant a les lèvres tellement mordues qu'il n'est pas capable de prononcer certains sons, et le poète est obligé d'employer toute son adresse pour ne mettre dans la bouche de son héros que les mots sans labiales b, p, etc. Les belles doivent ployer sous le poids de leurs seins et elles ne se tiennent droites que grâce au contrepoids de leurs hanches, etc. Les jeux d'amoureux semblent aussi trop lascifs; au moins, ils sont étalés avec beaucoup de franchise.

Mais cette poésie n'est pas uniquement galante. L'amour

<sup>(1)</sup> Par J.-M. GRANDJEAN, lexte et imduction dans les Annales du Musée Guimet, X, 1887.

conjugal inspire les poètes aussi souvent que l'amour tout court. La tendresse ennoblit la sensualité et le respect rehausse la galanterie. Ajoutons-y l'élégance de l'expression, l'esprit, la finesse et la vaste culture que possèdent les représentants de cette littérature aristocratique.

#### IV

## LE MYSTICISME ÉBOTIQUE.

## Jayadeva.

L'érotisme n'est pas bien éloigné du mysticisme, quin'est, chez beaucoup de poètes, que de l'érotisme renversé. On ne peut rien dire d'autre de poèmes tels que la Candikacapañeaçika (cinquantaine de strophes sur les seins de la déesse Candi). Candi, autrement appelée Umâ, Devi, Durgâ, Pârvati, Kâlt, etc., est l'épouse de Çiva, la divine mère du monde (jaganmātā), vénérée comme origine commune de Visnu et de Çiva. Elle est l'énergie (çakti) de son époux, et ses fidèles, nombreux aujourd'hui, s'appellent Çaktas (1). Les hymnes à Devi, inconnus à l'époque ancienne, celle des Védas et des Brâhmanas, sont le produit de l'hindouisme naissant. Ils appartiennent encore aux œuvres de la littérature savante, ce qu'on ne pourra bientôt plus dire des stotra bouddhiques ou des dhârani, invocations et formules magiques du bouddhisme décadent et populaire, d'où sortit la secte du Tantra (2).

C'est au grand philosophe védantiste Çankara (fin du vuie siècle) qu'on attribue des poésies religieuses intitulées Devyaparadhaksamapana (l'imploration à Devi du pardon des

(2) Cf., CCLXXXVIII; II, p. 266-277; A. BARTH, Religions de l'Inde.

<sup>(1)</sup> Voir, sur les Çaktas: Wintennitz, Die Tantras und die Religion der Saktas, Ost-asiatische Zeitschrift, IV, 1916; Shakti and Shakta, by Sir J. Wooddoneven, London, 1929; Hymn to the Goddess, by Ellen and Arthur Avalon (J. Wooddoneven), London, 1913.

péchés). Elles sont pénétrées d'une piété ardente et d'un amour vraiment filial; chaque strophe de ce poème de pénitence et d'espoir aboutit à ce refrain; « Car un mauvais fils naît souvent, mais il n'y a jamais eu de mauvaise mère (1). » Dévotion d'autant plus singulière que Çankara, philosophe, est un moniste absolu, et qu'il déclare, dans un de ses poèmes, ne jamais s'incliner devant aucun dieu.

Poème célèbre par son caractère à la fois religieux et érotique, le Gilagovinda (2) [le berger (Krsna) chanté ou loué par des chants »] a pour auteur Jayadeva. Celui-ci vécut à la fin du xii\* siècle et fut contemporain de quatre autres écrivains qui ornaient la cour du roi Laksmanasena au Bengale. Ces « cinq joyaux » sont mieux constatés par l'histoire que les neuf d'autrefois auxquels devait appartenir Kâlidāsa. Toutefois la légende n'a pas manqué de nous cacher la vie véritable de Jayadeva. On dit qu'il avait été yogi dans sa jeunesse et parcourait l'Inde en ascète errant jusqu'au moment où un brahmane lui eut imposé sa fille en mariage.

La jalousie de Râdhă qui a'éloigne de son époux, Kranz, muis dans son isolement ne cesse de penser à l'infidèle et se confie à une amie, les jeux amoureux de Krana avec les bergères, son amour constant malgré tout et toujours grandissant pour Radha offensée, enfin la réunion des amants fent le sujet de co drame lyrique. L'œuvre est sans doute basée sur un rite populaire en l'honneur de Krana; elle ne manque pas d'on certain élément dramatique, mais n'est pas construite en pièce de thestre. Elle se compose de chants destinés manifestement à être dansés : ces vers sonores ont le rythme d'une ballade et ondulent comme une danse, La strophe d'introduction de chaquepartie indique en peu de mote de quoi il s'agira dans le chant qui va suivre. Ainsi l'amie de Radha chante les danses de Krana avec les gopts, Trois vers d'intermède parlent du printemps et annonceat un nouveau chant: l'amie y peint la galté des gopfs, et leur enthousiasme pour le jeune dies et leurs appels à l'amour. De nouveau la strophe - probablement destinée à être parlée - dit en guise de prologue que Radha, torturés par la jalousie, s'est retirée sous les ombrages, et les deux chants suivants mis dans la bouche de Râdha accusent l'infidélité

<sup>(4</sup> CCLXXXVIII, 111, p. 123.

<sup>(2)</sup> Traduit en français par G. Countrillien, avec une préface de S. Lévi, Paris, 1964.

du bien-almé tout en exprimant l'ardent désir de pouvoir lui pardonner. — Ainsi de suite jusqu'à la réunion des amants et l'éloge de Krena, dieu unique.

Certains ont voulu voir des allusions mystiques dans ce poème. Rădhă serait l'âme tombée dans la confusion, le chaos et la souffrance dès qu'elle n'est plus dans l'union avec le divin. Le retour à cette union est le bonheur suprême.

Il est incontestable que l'ouvrage a un caractère religieux; il est inspiré par la bhakti, dévotion amoureuse à Krsna, mais de symbolisme il n'y a pas trace. Jayadeva s'est contenté d'être poète sans viser à philosophie.

Il sait couler le feu de la passion dans une forme împeccable. Tantôt une succession rapide de mots brefs, tantôt un mouvement mesuré et lent de graves composés. L'allitération et la rime ajoutent du charme à cette invention musicale d'une douceur inconnue avant Jayadeva. La noblesse du lyrisme de Kâlidâsa trouve ici son épanouissement.

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

the second section with the second

the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

### CHAPITRE IV

### LE THÉATRE

1

#### NATYA-GASTRA.

L'indianisme français a le bonheur de posséder une remarquable étude sur le drame dans l'Inde. C'est Le théâtre indien, de Sylvain Lévi. Nous profitons largement, dans le chapitre qui suit, des enseignements du maître des indianistes français.

Les Indiens eux-mêmes plaçaient l'art dramatique audessus de tous les autres. Mais ils se taisent sur ses débuts. Les écrivains nous apportent la théorie toute faite du drame, et les écrivains sont astreints à suivre les préceptes et les classements rigoureux du genre, de bonne heure développé et vite figé.

Déjà les Védas, Rg et Atharva, offrent des spécimens embryonnaires de l'art dramatique. Ce sont les ballades, les ākhyānas dialogués et les hymnes qui semblent appeler la mimique. Lorsque Purūravas supplie Urvaçi de revenir

(1) H. H. Wilson, Select Specimens of the Theatre of the Hindus, London, 1827; Sylvain Lüvi, Le théâtre indien, Paris, 1890; A. B. Krith, Sanakrit Dramu; Sten Konow, Das indische Dramu; H. Oldenberg, Die Literatur des allen Indien, Stuttgart et Berlin, 1903, p. 238-251; A. Banth, Reene critique, 1892, p. 185 et suiv.; CCLXXXVIII, III, p. 160-265; A. Gawnonski, Notes sur les sources de quelques drames indiens. Mémoires de la Commission orientale de l'Académie polonaise des sciences et des lettres, Gracisvie, 1921.

vers lui et que l'apsaras lui répond des paroles implacables, lorsque Yamt démande de l'amour à son frère Yama, quand Sarama réclame aux Panis les vaches d'Indra, nous sommes en présence d'un drame véritable.

On peut difficilement imaginer la récitation des poèmes non accompagnée de gestes. Les danses ne faisaient pas moins partie du culte que les chants. Le sacrifice lui-même avec les prêtres aux gestes prescrits, prières aux intonations savantes, et avec tous ses actes symboliques, était un drame religieux. Officiants, assistants en étaient le public et les acteurs. A mesure que le culte de Krana prenaît place à côté des rites brahmaniques et arvens, la mimique jouait un rôle plus en plus important. Longtemps avant notre ère on mimait déjà les amours de Krsna et des gopts, les exploits de d'Arjuna, l'histoire de Râma, etc. On les mime encore aujourd'hui dans les temples et autres lieux au Bengale, au Dékhan, en Indonésie. Et selon le vieil usage populaire. dans les intervalles de l'action apparaît sur la scène un bouffon grotesquement attifé et fardé, qui amuse le public par ses farces triviales.

Il existe plusieurs mots pour désigner l'acteur. Sans parler du peu flatteur jâyájiva, « qui vit de sa femme », probablement vieille épithète péjorative, effacée avec le temps — les termes ordinaires sont, entre autres: bhârala, çailūsa et kuçilava. Il semble que bhârala désignait d'abord: « celui qui appartient à la famille des Bharata », nom d'un clan de rapsodes ou guerriers, qui figurent déjà dans le Rgvéda comme une grande tribu aryenne. Le mot çailūsa est d'origine douteuse; quand à kuçilava, ce nom nous rappelle l'histoire des fils de Rāma arrivant à la cour de leur père en bardes ambulants. Ainsi ces noms désignent surtout un chanteur.

L'appellation courante de l'homme qui joue un rôle dans une pièce est nâta, textuellement : danseur. Une œuvre dramatique s'appelle nâtaka et l'art scénique, art de mimer, nâtya. Tous ces termes dénoncent sinon l'origine, au moins l'articulation propre aux langues populaires et vivantes (sanskrit, nart; prakrit, nât); tous ont « danser » pour seus premier. C'est dans la danse rituelle et dans la mime des réjouissances populaires qu'il faut chercher l'origine du drame indien.

De la production dramatique populaire rien ne nous est parvenu. La composition savante en a absorbé les éléments et leur a fait subir le travail polissant des théoriciens. A l'heure où nous apparatt le drame indien, il est classé, décrit en détail et entouré de barrières rigides.

Aux premiers siècles de notre ère (u" ou tur) appartient le Bhāratīya-nātyaçāstra, « le traité sur l'art du théatre attribué à Bharata » (1). Comme à l'ordinaire, nous ne savons rien ou presque sur l'auteur. On cite un muni, « ascète ». Bharata qui a publié un ouvrage sur la musique. Est-ce le même homme? D'autre part, bhārata signifie « l'acteur ». Ce nom propre védique s'est-il ensuite étendu à tout un groupe de professionnels ou bien est-ce « l'acteur (par excellence) », nom commun qui fut pris pour un nom propre? Le nâtyaçâstra est une encyclopédie des sciences du théâtre. Il donne l'impression d'être un recueil extrait de plusieurs textes différents. L'ouvrage est fait en vers épiques cloka, en vers populaires arya et partiellement en prose. Le style rappelle les Puranas. Le début se passe dans le ciel. Sur le désir d'Indra, le dien Brahma crée la représentation scénique, natya, comme cinquième Véda. Le dieu Çiva, un peu comme Dionysos aux Grees, apprend aux acteurs la danse violente lándava. - nous la connaissons par de nombreux bronzes de Çiva dansant, la déesse Parvati apprend aux actrices la danse gracieuse et féminine lásya. On donne un spectacle qui a pour sujet la

<sup>(1)</sup> P. BEONAUD, CCXCIX, (chapitres VI et VII du Bhdrattya): Annaire da Musée Guimet, I et II (chap. XV-XVII du Bhdrattya); J. Gnosser, Contribution à l'étude de la musique hindoue, Paris, 1898; S. Lévi, Comptes rendus de l'Académio des Inscriptions et Belles-Lettres, 1899.

victoire des dieux sur les asuras. Ces derniers, présents, se fâchent et, par leur magie, vicient la diction et la mémoire des acteurs. Le directeur du théâtre, Bharata, est embarrassé, mais Brahma arrive à raisonner les asuras en leur disant que, désormais, le théâtre représentera la vérité seule et la vie même. On y verra les bonnes et les mauvaises actions soit des dieux, soit du plus humble des mortels. La religion, la science et la vertu y trouveront leur image, les hommes seront stimulés dans la bonne voie par de nobles exemples et s'amuseront des faiblesses de leur prochain. - Mais déjà, dans ces origines célestes, le théâtre a accusé un des dangers qui le guettaient. Une fois, les gandharvas et les apsaras se sont permis de reproduire sur la scène les ridicules d'un rsi ; celui-ci, offensé, maudit les acteurs. Dès lors, descendus sur la terre, ils sont méprisés. Ils trafiquent de la vertu de leurs femmes (1), ils vendent leurs enfants. Mais le drame même reste chose noble et impérissable.

Il y eut des acteurs, gens non seulement pleins de talent, mais instruits, amis des poètes et des princes. Cependant l'opinion générale ne leur était pas bienveillante. Le roi avait pour devoir d'entretenir des troupes d'acteurs, mais, en cas de guerre, on chassait hors des murs de la ville assiégée, en premier lieu, les acteurs, les chanteurs et les danseurs, puis d'autres bouches inutiles. Le code de Manu est très sévère pour les gens qui errent dans le pays à l'égal des voleurs et des brigands, à peu près comme nombre de faux yogi aujourd'hui encore. On les dit ordinairement venus du sud.

Le Ndtyuçdelra explique comment il faut construire le théâtre et le consacrer par des rites solennels, quels sont les gestes et les attitudes des acteurs

<sup>(1)</sup> Cette mauvalse opinion est attestée de boune beure. Patatjalie, dans son Mahdbhdeyn (11° siècle avant J.-C.), donns en exemple d'une règle grammaticale ce, qui suit : « Quand la femme d'un acteur paratt en scène, demandez-lui : « A qui es-tu? » Elle répondra toujours : « Je suis à toi. » CCXCIV, p. 380. Ou blen : les actrices sont comme les voyelles qui se mettent avec o'importe quelle consogne.

selan les sentiments qu'ils ont à exprimer, les fards, les vêtements et les bijoux pour chaque rôle et quels dialectes l'écrivain doit employer. Le sanskrit était le langage noble permis dans le drame au coi, à son ministre, au brahmane, à l'ascète ou à une savante religieuse. Les autres personnages comprennent le sanskrit et peuvent le parler à l'occasion, par exemple si ce sont les femmes de haute naissance et si le moment est exceptionnel, mais en général s'expriment en prâkrit et ençore l'écrivain doit soigneusement choisir entre les dialectes pour que la distinction du milieu social soit marquée.

La technique de la scène est exposée dans les moindres détails: le nétureedates est un manuel d'acteur. Le theatre se fondait sur la communion entre le public et le scène. Le public, choisi, devait être à le hauteur de la pièce, celle-ci, toujours très lyrique, très noble et s'achevant dans l'harmonie; l'acteur devait être à la hauteur du public - conr royale, savants brahmanes et granda seigneurs invités à la fête. Car le spectacle était réserve à un cercle fermé ; c'est la grande différence entre le théâtre indien, aristocratique, et le théâtre grec, ouvert à tous. L'Inde n's pas construit de ces vastes amphithéatres ou des masses entansées aur des bancs de pierres acclamaient les poètes. Des tribunes en bois sculpté élevées sous un dais de soie, entoncées par un mur vivant de serviteurs, de chars et d'éléphants - tout cela se créait et se défaisait en peut de jours, selon le caprice du monarque. Plus souvent une cour ou, mieux encore. une vaste salle du palais servait de lieu de spectacle. En temps ordinaire le gynécée y prenait ses leçons de chant et de dame. Le pemple avait des spectacles à lui, plus naffs, plus grossiers. Ce sont eux qui ont survieu. C'est encore dans les représentations populaires données près des temples, à l'occasion des fêtes du printemps et autres qu'on mime, chante et danse l'enlèvement de Sità, la mort de Rayana et surtout l'histoire de Krana. Le théatre ancien et aristocratique n'existe plus - sauf à Java dans le théatre des marionnettes, à Ball dans l'art exquis des dansenses, et au Cambodge dans le ballet royal, suranné, incapable de se renouveler et mourant d'inanition.

Un chapitre très important du Bhâratiya-Nâtyaçástra est celui où l'auteur expose la théorie du rasa (e suc o, « jus », « saveur »). Il faut qu'une œuvre soit « succulente », savoureuse. Les bhâca ou sentiments que le jeu de l'agteur représente sur la scène doivent éveiller ches les spectateurs certains états d'âme qui se prolongent au delà de l'impression passagère et qui pénétreut profondément la sensibilité de l'auditoire. Bharats distingue huit rasas: l'amour, la gaîté, la pitié, l'effroi, — le mot « harceur » serait trop fort pour la douceur des drames indiens — l'héroisme, la crainte, la dégoût et l'admiration; telles sont les catégories de sensations qui doivent faire vibrer l'âme du public, mais intérieurement, laissant un souvenir comme à certains mets succulents succède un arrière-goût délicieux,

Tout est classé ches Bharats et ses successeurs : les sentiments, les impressions comme les gestes, les attitudes et les types. Le théorie atteste un geure non seulement développé, mais figé dans son évolution, Heureusement la vraie poésie est toujours la qui sait triompher des obstacles.

Il y a dix espèces de représentations sceniques supérieures, rapuka, où la

poèsie est l'élément principal. La plus noble est ndtaka. Son sujet doit être pris à la mythologie, à l'histoire on à l'imagination ; son héros est roi, dieu, etc., sa langue et les sentiments sont élevés, l'hérolame et l'amour de rigueur. Le nombre des actes est entre cinq et dix. Le peuple n'apparaît que pen sur la acèse : au plus cinq personnes.

Le prakarana peut chercher son héros parmi les brahmanes, les ministres ou les riches marchands. Des courtisages, des boos vivants et des gens inferieurs passent sur la scène; quant aureste, c'est le nâtuka popularisé. Bref, un roman d'aventures mis sur la scène.

Hhina est le monologue d'un seul acteur qui doit, par les simples inflexions de la voix et la minique, reproduire les actes de plusieurs personnes en situation comique.

On connaît, en outre, des farces (prabasana), des fécries (dima), des spectacles hérofques ou bouffons, gais ou tristes. Les catégories sont purement conventionnelles et, comme « il n'y en avait pas encore assez, aux dix genres de Bharata on en ajouta huit autres où la danse, le chant et l'amour sont un élement essentiel. On trouve même une sorte d'opéra et toutes sortes d'intermèdes. Les femmes ont un rôle important.

Le spectacle avuit lieu le jour, des le matin. Il commençait par une nandi, reste d'ancienne cérémonie religiouse accompagnée de musique et de danse, mais réduite dans le drame savant à une brève invocation. Vient ensuite le prologue, prastavana. Le régisseur ou directeur, sútradhara, entreprend un dialogue, ou bien avec un de ses sides, ou bien avec la principale actrire, ordinairement sa femme. Le but du prologue est d'annuncer au public le titre et l'anteur de la pièce qui va être jouée. Et, comme dans notre théâtre classique, les derniers mots de la scène annoncent le personnage qui va paraitre. Le directeur a l'occasion d'étaler l'ampleur de son savoir. « Les instruments de munique, les traités techniques, les nombreux dialectes, l'art de gouverner, le commerce des courtisanes, les ouvrages sur la poétique, les allures, les façons, le rhétorique, le jeu dramatique, les arts industriels, la môtrique, les planètes, le sodisque lunaire, le parler local, la terre, les contrees, les pays, les montagnes, les habitants, l'histoire ancienne, les généalegles royales : voilà ce que doit savoir le satradhara. » « Il a de la mémoire, de l'esprit, de la dignité, de la noblesse ; il est ferme, honnète, bien portant, simable, patient, maître de lui, affable en paroles, véridique, courlois et sana cupidité (1), »

Non moins elevées au physique et au moral sont les qualités qu'on exige de l'acteur. Il fant qu'il sit « de la fraicheur, de la beauté, un visage large et agréable, des youx longs, des lèvres rouges, des dents jolies, un courond, des bras bien faits, une taille fine, des reins larges, des cuisses puissantes; il faut du charme, de la grace, de la dignité, de la noblesse, de la fierte ».

Le public correspond aux acteurs, « Le vrai spectateur est heureux quand le hérus est heureux, triste quand il est triste », etc. Outre la sensibilité, il doit

posseder l'instruction et le sens du bean, savoir apprécier l'orchestre, connatire la danse, la minique et « témoigner sa satisfaction par des cadeaux généreux ».

Le caractère religieux, ou du moins pieux — autrefois magique — du théatre s'accuse dans tous les préparatifs. Les gestes du sûlradhdra qui prend les dimensions de la salle des fêtes, des subalternes qui essaient les costumes, de l'acteur qui pile les ingrédients pour les fards sont accompagnes de formules propitiatoires. Les coulisses bourdonnent du murmure des prières.

Seule une différence de niveau sépare la scène du public. Le rideau est au fond et sert à cacher le foyer, nos s loges d'artistes », nenathya. Toute une théorie occidentale, celle de l'origine grecque du theâtre indien, doit su maissance an nom de ce rideau. Car on l'appelle ordinairement garantho, et garana étaient les « loniens », des Hellènes ou des hellénisés, maltres de territoires en Penjah et en Bactriane, restes sous la domination des épigones d'Alexandre. Des savants, et en premier lieu Windisch (1), après comparation faite, considéraient que l'Inde avait emprunté son théstre aux Grecs. S. Lévi s. à un moment donné, vivement cambattu cette thèse (2), toute plausible qu'elle paraisse. Il est incontestable que la troupe d'acteura qui suivait Alexandre et les spectacles qu'on donnait aux grandes solennités ne pouvaient pas manquer de stimuler les Indiens. Mais il est tres malaise de déterminer les limites d'une influence. Quant au mot yavanika, qui n'est pas seul, du reste, à désigner la ridean de scène, il pourrait n'indiquer que le genre d'étoffe, comme on en préparait au delà de l'Indus, ou hien tont simplement la manière de s'en servir. Les autres termes qui se rapportent à la technique du théatre sont d'origine prakrite et prouvent l'existence du théâtre en langue vivante et populaire, Cela n'empêche point queles Hindous épris de chant et de danse n'aient élargi leur horizon esthétique à la connaissance du théâtre grec. Encore faudrait-il savoir quel théatre ils out connu. Les représentations destinées à divertir les soldats et les chefs en temps de guerre out un antre caractère qu'en temps de paix, Il est probable que des fécries, des allégories triomphales et d'antres spectacles montes à grand apparat pour éblouir les nonveaux sujets composèrent le répertoire du théâtre d'Alexandre et des rois grecs de Bactriane. La revauche, les mimes grecs (3), acteurs ambulants, pénétraient loin en Asie et ponyaient facilement entrer en contact avec les mimes indiens. Les types comiques des deux théatres sont les mêmes; plus encore : ils sont à peu près les mêmes depuis l'Indus jusqu'à la Tamise et la coîncidence entre le théâtre indien et le théâtre shakespearien a déjà été remarquée (4). Cette coîncidence va jusqu'à la confeur du rideau : noir quand la pièce était triate, rouge quand la piece était gaie, en Angleterre, ou violente, dans l'Inde, Une puremiké blanche annougait un drame d'amour.

<sup>(1)</sup> WINDISCH, Der griechische Einfluss im Inslischen Drama, Berlin, 1882.

<sup>(2)</sup> Dans son Theatre indien.

<sup>(3)</sup> H. REICH, Der Minux, Berlin, 1903; J. Honoviyz, Spuren griechischer. Minen im Orient, Berlin, 1905.

<sup>(4)</sup> L. v. Schromen, Indiens Litteratur and Cultur, Leipzig, 1887.

Les rôles de femmes avaient d'abord été tenus par des hommes. Ils le sont encore souvent dans les spectacles populaires. Mais le drame classique méntionne des actrices, aussi blen dans le prologue que dans le texte. Et certains rôles sont écrits, cels ne laisse aucun donte, pour donner l'occasion à l'actrice de montrer sa grâce et de faire entendre son chant.

Contraire à l'usage grec, le théâtre indieu n'observe pas les trois unités. En principe, d'après les traités de poétique, l'action peut durer un an. Mais dans Cakuntald. l'intervalle entre les deux daraiers actes est de plusieurs aunées: l'enfant, qui n'est pas encore ne au sinquième acte, joue avec un lionceau au soptième. L'unité de lieu n'est pas beaucoup plus observée. Les quatre premiers actes se passent à l'ermitage, les deux suivants à la cour du roi, et le septième dans les cieux. Le décor n'embarrassait pas ces chaugements de place : la minique

et les paroles y suppléaient.

Quant à l'unité de l'action, elle était assurée jusqu'à un certain point par un retaet dominant. Dans « Cakuntalà », ce roxa est érotique et hérolque en même temps : l'amour de Dusyanta et de Cakuntalà avec ses péripéties est le sujet principal; l'hérolsme et la noblesse en sont l'ornement. En règle generale, le drame indien n'a qu'une seule intrigue et pou de complications paychologiques. Il se garde hien de mettre sur la scène un acte violent, le combst, la mort ou quelque chose qui risquerait de péniblement émouvoir ou de troubler le public. Ausai, pas de désespoir dans le théatre, pas de tragédie. Nous n'avons pas qu'une seule vie : ce qui n'aboutit pas dans l'une aboutire dans l'autre ; les injuntices seront réparées, les efforts récumpenses. Il faut seniement savoir attendre. Mais la scène présente un abregé de la vie ou des vies. Le bon résultat, l'heureuse fin se doivent pas tarder à se laisser voir du public qui a suivi les péripèties. Et comme notre musique de Bach, fit-elle jouée dans la tonalité mineure, revient dans son dernier accord à la tonalité majeure, ainsi le drame indien, toutes les complications résolues, s'achève en calme et en harmonie.

La mise en scène est des plus simple. Ce qui ne manquait jamais, c'étzient les guirlandes et les parures; ce qui était facultatif, c'étaient les accessoires : les chars, les armes le trône, etc.; ce qui manquait, les décors. Comme l'action dans notre théâtre classique, le décor dans le théâtre indien était remplacé par une description mise dans la bouche du héros. Du reste, le public était censé avoir l'imagination vive et l'intelligence prompte. La minique de l'action avait la plus grande importance; c'est elle qui devait tout dire, éveiller l'impression désirée. Aussi les traités de minique enseignent-ils minutieusement les gestes de convention. Car ce théâtre est vieux. Il a depuis longtemps perdis la spontanéité des apectacles populaires. Élégant et raffiné, il est en même temps conventionnel. Les manifestations de sentiments sont classées, les sentiments catalogués catalogués aussi les costumes et les couleurs, les maquillages et les situations. Quand les jeunes filles cueilleut des fleurs — imaginaires — « leur main ganche est à plat, disposée en ardia (1), les doigts écartés avec une legère courbure.

l'index courbé en arc, le ponce entièrement courbé... », etc. Même minutie dans les indications pour la main droite. Rien n'est laisse à l'invention de l'acteur. L'hérolne simule la peur : ses lévres doivent trembler, ses doigts doivent prendre telle ou telle position et pas une autre. Elle souffre du mai d'amour. — voici l'attitude qu'elle doit prendre. Le haros moute en char, — imaginaire, — voici comme il doit élever successivement les jambes, lancer les pieds en avant, etc. Le hallet royal au Cambodge (1) peut nous donner quelques idées de cette missique régiée.

Il y a cinquituations morales dans le drame (l'entreprise, l'effort, l'esperance, la certifude et le succès),—seire espèces de héros, qui peuventêtre, selon la catiegurie de la pièce, de classe élevée, moyanne ou inférieure, donc quarante-huit variétés. Le héros, nayaka [s qui conduit (le drame) s], est doué de huit qualités naturelles parmi lesquelles l'impassibilité, l'honneur et l'élégance tennent le premier lieu, L'hérotoe, nayiká, peut être ingénue, moyenne ou effrontée; ces trois espèces se subdivisent encore selon la situation. Cette dernière est de trois espèces à son tour : ou hien l'héroine appartient au heros, étant sa femme, ou hien elle appartient à d'autres, une jeune fille à ses parents ou à son tuteur, ou hien elle appartient à tout le monde comme courtissue Une femme mariée ne doit pas être l'objet d'un sentiment dramatique; mais il y a des exceptions à la règle. Cependant la convoitise de la femme d'autrai n'apparaît jamais comme sujet d'un ouvrage littéraire indien.

L'herolae pent se trouver par rapport au héros dans huit situations, « Elle est tourmentée quand elle aurprend chez son amant les traces (2) d'en autre amour et elle rougit de jalonsie (3) », elle est déçue, elle se repent de sa craanté, etc.

Elle a vingt graces naturelles. D'autres théoriciens en demandent vingthuit; l'orqueil en est une.

Les signes d'amour podique età demi pudique sont classés selou la situation. En comptant tout, un obtient le total de 383 categories d'hérotnes, presque autant pour les héros. Le dramaturge n'avait qu'à choisir, mais, une fois son choix fait, il devait rester dans la categorie. En réalité, cependant, un mélangenit les traits et, heureusement pour nous, le génie l'emportait sur la scelastique. D'autres classifications se rapportent aux moyens dramatiques, principaux et auxiliaires, aux rôles d'hommes et aux rôles de femmes. Les traités donnent jusqu'à la manière de s'interpeller, aux couleurs de costumes à mettre. Le théatre représente des types. Il y a un type du roi, de la première saine, de l'amoureuse, etc. Tout est prévu d'avance, les qualités morales et physiques, les attitudes. C'est un théatre de marionnettes vivantes. Le talent consiste à infuser du sang dans les ombres, et le génie à tirer un drame du conflit des types et des circonstances.

(2) Les traces des ongles, des morsures, etc. Happelons-nous la poésie erotique.

<sup>1)</sup> M. G. GROSLINN, a Le théâtre et la danse au Cambodge », Journal asialique, CCXIV, janvier-mara 1920, p. 125.

<sup>(3)</sup> CCXCIV, p. 76.

#### II

## LES PRÉCURSEURS DU THÉATRE CLASSIQUE

# a. Le drame religieux et épique. Açvaghosa, Bhasa.

Les premiers drames nous viennent de la littérature sanskrite bouddhique. Dans les fragments découverts à Tourfan, on a reconnu une partie du dernier acte de la pièce sur la conversion de Gâriputra et de Maudgalyâyana, deux des premiers disciples du Bouddha. La dernière feuille du fragment porte le titre: Çâriputra prakarana et le nom de l'auteur:

Acvaghosa.

Pour qu'un pieux bouddhiste écrivit des drames, quand les sâtras canoniques condamnent danse et musique, il fallait que la passion du théâtre fût plus forte que la crainte des interdictions. Trois siècles avant Jésus-Christ, Açoka fait graver sur rocs de sévères blâmes pour les réjouissances théâtrales. Néanmoins celles-ci eurent gain de cause. « Un honnête homme ne pouvait se dispenser d'étudier les arts de la scène; les biographes du Bouddha se trouvèrent obligés de lui attribuer ces connaissances pernicieuses. » La danseuse Kuvalayà arrive à la sainteté, ayant pris part, dans une vie précédente, » l'exécution d'un ndtaka en l'honneur du Maître.

Les récentes découvertes en Asie Centrale, étudiées par Lüders, prouvent qu'un siècle après Jésus-Christ la technique du drame était complètement élaborée. Elle l'était à ce point qu'elle a pu agir sur la formation du théâtre dans les pays avoisinants, Birmanie, Tibet, Sogdiane et Chine, où elle a pénétré avec le bouddhisme.

En 1910, un savant indien, en quête de manuscrits dans le sud du Travancore, a trouvé dix drames complets, une partie d'un onzième, puis encore deux drames entiers. Ils appartiennent au brahmane Bhasa, dont le nom n'avait été connu jusque-là que par de vagues mentions. L'époque ni la patrie de Bhâsa ne sont certaines. Visnuîte, il connaît la légende de Krsna et de ses avatars. Si cette légende, d'origine non-aryenne, s'est cristallisée en Inde aux premiers siècles de notre ère. Bhâsa appartiendrait au plus tôt à cette époque-là. Il vivrait quelque cent ans avant Kâlidâsa, quelque cent cinquante ans après Açvghosa. Sa technique le rapproche plutôt de ce dermier. Bhâsa est poète et, de plue, dramaturge. Il emprunte son sujet au Mahâbhârata, à la légende de Krsna, de Râma, peut-être aussi aux contes de Gunâdhya, à moins que les deux n'aient puisé aux mêmes sources. Malgré la pauvreté de l'invention, quelque naïveté d'intrigue et la forme trop proche encore de l'épopée, l'auteur sait créer des situations saisissantes.

Son drame, Pancarâtra (\* cinq nuits \* - + cinq jours \*), représente un épisode de la lutte des Pândavas pour récupérer leur royaume. L'œuvre se manque pas de moments dramatiques ; c'est du Mahâhârata, mais rendu plus varié et intéressant.

Dans Dûtaedkya, « le message », où Krana est le messager des Pandaves, on apporte un tableau et on le décrit. Il fallait un grand talent d'acteur pous donner la vie à ce récit.

Profinedataka (\* le drame de l'image \*) montre, en un passage asisissant. Degratha desempère d'avoir éloigne aon fils Rama, Le vicux roi erre sur la scène, fou de douleur, et meart, invoquant les ancêtres qu'il croît voi apparaître à son appel. L'acte, terminé par les lamentations des assistants et présentant une agonie, est opposé aux exigences de la dramaturgie indienne. De même au les acte d'Abhisekandiaka, « drame du convonnement », le cot des singes, Vall, meurt tragiquement sur la scène Mais on pardonneit au talent qui savait émouvoir. Une autre particularité frappe notre atteution. « L'image » (pratima) est la statue du roi, placée après su mort dans le temple. Les reines veuves y apportent une offrande de fleurs. Rim, des renseignements que nous possédous, ne nous autorise à croice qu'il ait jamais existé dans l'Inde cet usage si tréquent dans la Rome des Augustes et dans la culture bellénique, d'exposer les effigies des princes et de leur rendre les honneurs divins. Bhàsa nous poss des problèmes bien curieux.

Son chef-d'œuyre est Seaponeoisonudattà (Vasavadattà [parne] en réve). La raison d'État exige que le roi Udayana éponse Padmavatt, la sœur du roi de Magadha. Mais il atme trop sa femme Vasavadattà pone contracter une nouvelle union. Le rusé ministre Yangandharayana machine un incendie et fait répandre

la nouvelle qu'il y a péri avec la reine. Ensuite, déguisé en ascète, accompagne de Vásavadattă, il se reud à la conr du Magadha et confie sa s jeuns senar » a la princesse. — Nous ne savons rien de ce que pense Vásavadattă; nous ne ponvons pas supposer, ce qui se vérifie plus tard, que c'est un sacrillee qu'elle fait pour le bieu du roi et de l'État.

Udayena demande la main de Padmavatt. Vasavaslatta, toujours en a jeune sœur a de l'ascète et camériste de la princesse, doit tresser des guirlandes pour la noce de son époux et, bien qu'elle sache que ce n'est qu'un mariage

politique, cile en souffre cruellement.

Les deux femmes, devenues amies intimes, ne se séparent pas, Elles surpreminent un jour la conversation du roi avec son confident (le vidgeako, brahmane ignorant, bouffon, poltron, mais ami devoue du heros). Le roi est touché de la grâce de Padmavatt, mais il aime toujours profondément Vasavadatta et, en parlant de sa femoie, prétendue morte, il pleure. Ce détail conviendrait peu au théâtre européen, plus pudique et plus dur quant aux manifestations extérieures de la souffrance. Le bouffou apporte au roi de l'eau pour se laver les yeux et, lorsque Padmayatt s'approche, son mari lui ussure qu'un pen de pollen de fleurs lui est tombé dans les yeux. Un jour. le roi, endormi dans le salon des bains, rève de Vasavadattà. Celle-ci vient instement, croyant y trouver Padmavatt, Elie entend son nom et so prête au rêve de l'époux, mais disparait des qu'il s'éveille. La scène est touchante ; l'élégance de sentiments accuse une vie non seulement cultivée, mais raffinée, un peu oisive. Finalement, grâce an cadeau d'un portrait de Vasavadattà que ses parcets envoient à Udayana, on reconnaît Vasayadattà. Elle redevient première reine; la seconde est Padmavatt. Le ministre avoue le auccès de son complot, la politique est satisfaite et le cœur aussi. C'est le drame des beaux scatiments. Les deux jeunes femmes sont nables et desintéressees. Le rui est un mari fidèle et un amant élégant; il se partage entre l'amour gui et sensuel pour Padmayatt et l'amour-affection pour Vasavadattà.

Bhāsa a composé une autre pièce sur le même sujet : « Du ministre Yaugandharāyana qui tient sa promesse ». Le sentiment dominant est la fidélité d'un ministre qui arrive, par le sacrifice de soi-même, à conclure une alliance utile.

# b. Le drame bourgeois et politique. Çûdraka, Viçâkhadatta.

Un drame inachevé de Bhâsa, Le pauvre Cârudatta, a été repris par le roi-écrivain Çûdraka. «Repris», car les premiers quatre actes se répètent avec peu de variantes. Nous ne savons rien sur cet auteur. Seul un théoricien du vui siècle, Vâmana, le mentionne. Impossible de déterminer son époque. M. Sylvain Lévi (1) ne consent pas à placer

<sup>(1)</sup> Op. cll., 196 et suiv.

Çudraka avant Kâlidâsa, qui « ne le nomme pas, dans le prologue de Mâlavikâ, parmi les dramaturges fameux. » Tout ce qu'on croit savoir sur l'écrivain est tiré du prologue de son drame. « Il savait le Rig-Véda, le Sâma-Véda, le calcul, l'art des courtisanes, et la pratique de l'éléphant. » Il a été guéri par la grâce de Çiva d'une maladie des yeux. Son fils établi sur le trône, le sacrifice du cheval offert, il monta sur le bûcher à cent ans et dix jours. « Le prologue qui attribue la pièce au roi Çudraka ne mérite guère confiance, puisqu'il raconte la mort du poète qui l'écrivit » — à moins que ces strophes n'aient été ajoutées après coup par d'autres rédacteurs.

Il n'est pas fort estimé des théoriciens; on le cite peu et tard. Serait-ce que Çûdraka était de la caste des çûdras? Ou que son drame, la Mrcchakatiká (1), ne se conforme au canon de la poésie dramatique? Il en est d'autant plus apprécié en Europe. Deux adaptations françaises pour la scène n'ont pas eu, hélas! de succès (2).

Le maréchal Cárndatta, brahmane de caste, est noble et cultivé, mais appauvri par ses largesses. Il aime Vasantasena, la courtisane. Celle-ci est poursuivie par Samsthanaka, le frère de la concubine royale, un parvenu grossier, insolent et puissant, grace à la faveur du roi. Vasantasena se réfugie momentanément dans la maison de Cárndatta, où elle s'obstine à laisser en dépôt sa cassette de bijoux. Le pauvre brahmane Çarvilaka voie la cassette pour racheter, avec le prix des bijoux, la liberté de la jeune Madanika, esclave de Vasantasena. Détourné de son projet par la servante elle-même, il rend la cassette à Vasantasena — elle a assisté à l'entretien sans le laisser voir — comme s'il était chargé de la repporter tout simplament. Vasantasena, en récompense, lui accorde Madanika sans rachat. De ce fait, l'esclave d'hier

(2) De MERY et Gerard DE NERVAL, Paris, 1850; de V. BARRUCAND, Paris, 1895.

<sup>(1)</sup> La Mycchakatika, a Le Petit Chariot d'Argiles, drame en dix actes traduit pour la première tois du sanskrit en français par Hippolyte Faucus (dans Une Tétrade ou Drame, Hymne, Roman et Poème, 1), Paris, 1861. Le Chariot de terre cuite (a Mycchakatikās), drame sanskrit attribué au roi Couraka, traduit... par Paul Rugnaud, Paris, 1877 (Bibliothèque orientale else virienne, VI-IX). Aussi, dans les Chofs-d'aupre du Thedtre indien, de H. H. Wilson, traduits par A. Langlois, Paris, 1828.

est située socialement au-de-sus de sa maîtresse, Cur Vascutasens, toute riche et cuitivés qu'elle soit, appartinut à la basse caste des prostituées function héréditaire! - et elle n'est pas libre, il n'y a qu'un roi qui puisse la libérer, ce qui arrive à la fin du drame, lorsqu'une révolution élève subitement sur le trône le berger Arvaka, ami de Carvilaka, Mais Vasantasena a deja été assemmée par Samsthäusku, furieux de voir ses offres méprisées. Le purvenu la croit morie et, l'avant enterres sons des feuilles seches, il secuse an tribunal Cărudatta du meurtre de la courtisane, Cependant, un moine bouddhiste a vu le crime; et il est un obligé de Vasantasena. Naguero masseur et joueur, poursuivi par le patron du tripot, il s'était refugié ches la courtisane en se disant na ancien serviteur de Carudatts. Vasautssent a distatéressé ses créanciers et le masseur, dégoûté de la vie, est entré en religion. Il ranime Vasantasent, l'emmène à son clottre pour lui donner des soins, et bientôt tous les deux se présentent au tribunal pour rouverser la fausse accusation. Ils accourent juste un moment où le bourrenn leve son giaive au-dessus de Cărudatts. Les pièces à conviction, au procès, étaient des hijoux de Vasantasens trouvés entre les mains du bouffon ami de Carudetta. Ces bijous avaient été mis par elle dans le chariot de terre, le jonet du petit garços de Carudatta, pour que l'enfant put se procurer le jouet deaire : le chariot d'or - de là le titre de la piece. Au 10° acte, tout finit bien. Samsthanaka fuit hontensement, le moine, ancien masseur, devient supérieur des convents ; Cărudatta est, par la grace du nouveau roi, gouverneur d'ane province; Vasantssenă, femme libre désormais, devient la seconde épouse de Cărudatta, Car il v a la première; il ne faut pas l'oublier. Elle a même en l'occasion, une fois, de se dévouer pour son mari, en envoyant à Vasanlassua son dernier collier en compensation de la cassette perdue. Maintenant alle a l'occasion de se réjouir, en acceptant la belle courtisane pour sœur.

Mrcchakatiká fourmille de situations et de types. C'est la vie de tous les jours i il n'y manque même pas un encombrement de rue. L'échange involontaire des voitures, lei des litières, la faite d'un proscrit, les querelles de tripot, les jeux d'enfants, le concert, — décrit avec enthoussame par Carudatta qui en revient, — l'orage et l'entrevue des aments, si, par-dessus tout, des feintes, des intrigues, et la vie opulente de la haute societé, l'insolence des favoris et l'adresse des voleurs, tout cels déborde de mouvement et d'action rapide. Ce drame, si peu conforme aux préceptes, à cheval sur deux catégories différentes, est un roman mis sur la scène.

Chez Bhâsa, dominé encore par l'esprit et le ton de l'épopée (sauf dans Svapnavàsavadaltà), le sanskrit est principalement employé. Cudraka, introduisant les gens de moyenne condition et même du peuple, leur fait parler les prâkrits. On en rencontre sept variétés dans la pièce. Cela serait un témoignage contre l'antiquité supposée de l'œuvre, d'autant plus

que le sanskrit y est un peu vicié. Mais ce défaut pourrait laisser croire que l'auteur, si manifestement pénétré d'idées bouddhistes, n'était pas brahmane et, par conséquent, ne possédait pas à fond la langue sacrée. Certaines naïvetés dans la technique, comme la suppression des intervalles de temps entre les actions des personnages, le changement de lieu presque avec chaque scène, etc., seraient autant d'indices d'une époque antérieure à Kâlidâsa. Quant aux descriptions trop longues pour le théâtre, bien qu'elles occupent un peu moins de place chez Bhâsa, elles accusent encore les procédés de l'épopée transportés dans le drame.

Il y a un peu de politique — comme deus ex machină — dans la Mrcchakatikă; il y en a davantage dans le Pratijñāyaugandharāyana de Bhāsa; il n'y a qu'elle dans Le sceau de Rāksasa, Mudrārāksasa (1) de Viçākhadatta, on Viçākhadeva.

De même que pour la plupart des écrivains indiens, nous ne savons rien sur l'auteur. On n'est pas d'accord non plus sur sa date probable. Des savants très sérieux le placent au vmº ou au ixº siècle; d'autres, non moins sérieux, le font presque contemporain de Kalidasa. Son drame — sa seule œuvre — aurait été écrit vers 410 de notre ère. Étrange pièce, sans amour et sans héroîne. Pardon! il y a la politique. Son éloge est fait dans le prologue; c'est autour d'elle que se nouent et se dénouent les intrigues. Pas d'amour, mais de la passion, la fidélité au roi, à sa gloire. Le drame, qui, par sa facture, rappelle un peu la Mrcchakatika, ne nous est pas sympathique par son sujet, mais le talent de l'auteur le rend palpitant.

Le ministre Canakya renverse le roi qui l'avait insulté et élève à sa place un çudra, Candragupta. Décidé à exterminer le dernier rejeton des Nandas et assurer à Candragupta le coucours de Râksusa, ancien ministre, il ne recule devant aucun moyen. Râksassa fuit et travaille pour ses mattres à l'étran-

Le Sceun de Rôlèsque, drame sanskrit en sept actes et un prologue, par Vigarnadatra, traduit par Victor Henny, Paris, 1888 (Collection orientale II). Aussi dans les Ghefs-d'œuvre du thédire indien de H. H. Wilson, traduits par A. Langlois, Paris, 1828.

ger. Canalrya l'entoure d'espions et corrompt tous ses auts, sauf Candensdasa, fidèle jus ju'an sacrifice de la vie. Lorsque celui-ci est conduit à la place d'exécution, accusé d'avoir caché ches lui la famille de l'ancien ministre. Râksaus, pour sanver son ami, se remut au pouvoir de Canakya, qui lui demande de choisir entre le supplice de Candanadasa ou les fonctions de ministre de Candragupta. Râksaus s'avoue vaincu. Son prince est mort, ses complots out été découveris, ses alliances l'ont trompé. Il accepte l'offre généreuse de sun adversaire et entre au service de Candragupta, Ayant assuré su trône le concours d'un ministre aussi habile que dévoue, syant rétabli le calmu dans le pays, Canakya se retire du moude. Est-ce pour écrire aon Arthagástea?

a L'auteur du Madraraksasa, - cerit S, Lévi, - murite d'être comparé à Corneille; tous deux, en portant la politique au théatre, ont en l'houreuse hardiesse de choisir le sentiment de l'admiration comme le ressort du drame (1), » C'est, en effet, en sentiment d'admiration que s'achève la pièce. Raksasa ne peut se défendre d'admirer son vainqueur, C'est en admirant les talents de Raksusa et sa dignité de caractère, que Cânakya a déjoué tous ses plans de résistance et l'a amené à passer au camp qu'il combattait d'abord. La pièce est intéressante au plus baut degré, mais, contrairement au théâtre de Corneille, la grandeur y manque; il y manque aussi la pitié. La cause de la destruction d'une dynastie et de la guerre civile est l'insulte. Bien que Canakya, qui a décienche tant de malheurs, s'emplois pour le bien du roi qu'il a mis sur le trone, notre sentiment moral n'est pas satisfalt. La mort tragique du dernier Nanda n'est qu'un assassinat déguisé. Et tout ce gouffre d'intrigues et d'espionnages, de cruauté froide et calculée, suscite notre aversion pour le héros. Les deux ministres sont également verses dans la politique et également dévoués à leurs souverains. On les dirait également perfides, mais Râkeana, attaché à ceux qui doivent périr vameus, vaincu lui-même et, enfin, capable d'un vif attachement d'amitié, nous attire davantage. Canakya est une figure menacante et admirable d'intelligence. Le début du drame le montre machinant ses ruses dans une série de scènes rapides et brèves. La fin le montre satisfait dans sa haine et dans son loyalisme,

#### Ш

# KALIDASA. LE THÉATRE CLASSIQUE.

Ici encore il nous faut revenir à Kâlidasa, qui résume le drame indien, comme il résume l'épopée savante et la poésie lyrique.

<sup>(1)</sup> Op. cit., p. 228.

Le poète a débuté par le Mâlavikâgnimitra (1). Ce drame est si différent des autres que le savant anglais H. H. Wilson qui l'a traduit (trad. mise en français par A. Langlois, 1828) a exprimé des doutes sur son origine. Ce scepticisme n'était pas fondé. Kâlidâsa s'est amusé à peindre une petite intrigue de harem, non dépourvue d'humour. Que ce soit une œuvre de début, nous le concluons du prologue : le directeur s'excuse auprès du public de négliger les auteurs fameux et d'introduire un inconnu.

Quand au sujet du drame, citons encore S. Lévi (2) :

« Una princesse destinée à un roi est victime d'un accident qui paratt l'élaiguer à jamais de l'union projetée; elle entre comme suivante, sans être reconaue, an service de la reine qu'elle dolt aupplanter. Le roi la voit, est frappe de sa bezuté et de sa distinction; il l'aime; il surprend les confidences de la jeune fille, dont l'amour ne s'est point égaré ailleurs; les amants se donnent rendez-vous; l'étourderie du bouffon permet à la reine de troubler leur première union ; la reine est furieuse ; le roi cherche à l'apaiser ; mais il est pris en récidive d'inconstance. Une circonstance de hasard change les dispositions de la reine; elle s'adoncit, offre elle-même au roi le main de sa rivale; et, le pius amevent, ce nouveau mariage sesure à l'époux, en vertu d'une prophétie, la souverzineténniverselle. Tel est le plan de Málavika, de Ratnávall, de Privadarcika, de Karpüramanjart, de Karnasundart, etc. Le soul élément de variété consiste dans les incidents qui mettent les amants en présence, qui amènent la reine au render-vous, qui apaisent tout à coup sa fareur, etc., L'essentiel est de dépeindre en stances agréables les états d'ame des deux amoureux, et de meler à cette peinture quelques descriptions ou queiques paysages, »

Le roi a aperçu le portrait de Mălavikă; il désire an voir l'original, mais la reine, jalouse, cache la jeune fille. Un concours de danse l'amène, cependant, sur la scène, et elle ravit le cœur du roi. Les deux premières reines en souffrent et se comportent chacune à sa manière. Dhărint, noble et fière, trouve an peu d'oubli dans les longs entretiens avec la religieuse Kançıkt, s dont l'intelligence puissante se prête à toutes les circonstances ». Irâvait, violente et impérieuse, épie les aments, outrage le roi et fait enfermer Malavikă. Lorsque les difficultés sont à leur comble, un groupe de prisonniers venns du pays de Malavikă reconnaissent leur princesse qu'on croyait morte. On annonce en même temps la nouvelle d'une éclatante victoire remportée par le fils de Dhă-

<sup>(1)</sup> Malavika et Agnimitra, drame sanskrit traduit par Ph.-Ed. Foucaux, Paris, 1877 (Bibliothèque orientale etzévirienne, XIV); Agnimitra et Malavikă, comedie en cinq actes et un prologue mélée de prose et de vers, traduite du sanskrit et du prăkrit par Victor Henny, Paris, 1889.
(2) Op. cil., p. 167-168.

rint, Celle-ci marque sa joie en présentant au roi la princesse Malavika pour troisième femme. Iràvati est obligée de consentir.

On écoute au premier acte la querelle des deux maîtres de hallet, jaloux des faveurs royales. Cet incident comique est vite relevé au niveau plus noble par une tirade aur la danse, ari divin entre tous. La fin apporte une très rainonnable stance de la religieuse Kauçiki sur les fammes qui, elles mêmes fidèles et chastes, amènent à leur mari une nouvelle épousée, pareilles en ceci aux deuves qui n'empéchent pas les autres eaux d'arriver à l'Océan, Quant au roi Aguimitra, amoureux, sensuel, élégant et délicat, plein d'égards pour les femmes qu'il abandonne, il apparaîtra encore sous d'autres noms, comme il s'est déjà révélé dans le héros affectueux de Soapnandsavadattà.

Le dessus du panier, disent les théoriciens indiens, c'est l'art dramatique; parmi les drames, c'est Çakuntală; dans Çakuntală, le quatrième acte; et, dans cet acte, les stances que prononce Kanva en faisant ses adieux à su fille adoptive.

En effet, dans Abhijñānaçakuntalā, « (le drame) sur la reconnaissance de Çakuntalā », le génie de Kālidāsa parvient à sa perfection.

Le sujet est emprunté su Mahabharala, peut-être aussi aux Puranas. -Le roi Dusyanta, chassant dans la forêt, arrive à l'ermitage de Kanya, L'ermite n'est pas là, une jeune fille vient an-devant du roi pour les devoirs de l'hospitalité, C'est Cakuntala. Fille de l'apsaras (1) Menaks et du sage Vicyamitra, alandonnée par sa mère, car les apsaras n'élèvent pas leurs enfants, elle a été recueillie par Kanva et élevée par les ermites. C'est ellemême qui raconte su roi son origino : la seduction de l'ascète par l'apsaras que les dieux avaient exprès envoyée pour détruire le fruit des pénitences du saint homme. Le roi, amoureux des la première minute, apprend avec joie que la jeune fille n'est pas de caste brahmanique, ce qui empêcherait leur union. Tout roi qu'il est, il n'a pas le droit de prendre femme dans nne caste supérieure. Cakuntală, natve et sincère, ne sait pas cacher son amour, non plus. Elle écrit des vers, c'est-à-dire les grave avec son ongle sur une feuille de lotus... Le roi lui propose le mariage à la mode des Gandharvas. union contractée à l'insu des parents, mais légale. Cakuntalà y consent Bientôt, le roi, rappelé dans la capitale, quitte l'ermitage en promettant à la jeune famme de l'envoyer chercher en grande pompe, et il lui laisse son anneau,

Dès ce moment les affaires se compliquent. Cakuntalé, plongée dans les souvenirs de son bonheur, n'entend point l'appel du sévère et coléroux ascète. Durvèsas qui, passant près de l'érmitage, demande l'hospitalité. Il maudit la jeune femme : « Que celul pour loquel tu oublies le respect des saints

<sup>(</sup>f) La nymphe des eaux célestes, dansense du ciel,

t'oublie à son tour! » Supplié par les compagnes de Çakıntală, les délicieuses Anasâya (\* sans Jalousie ») et Priyamvadă (« qui dit des choses simables »), it adoucit sa malédiction : à la vue de l'auneau, le bien-aimé se souviendra, Mais Çakuntală, absente dans son rève, ne sait rien de tout ce qui vient de se passer, et ses amies se gardent hien de la chagriner.

Kanva revient. Les voix du ciel lui ont révélé le mariage contracté par sa fille et la glorieuse destinée qui attend le fils né d'elle, il est temps de remettre Cakuntali entre les mains de son époux qui tarde singulièrement à l'envoyer chercher. Elle part, accompagnée de la bonne Guntamt, sa mère adoptive, et de deux ascètes. Ce quatrième acte, les adieux de Cakuntalà à la forêt, sont capables d'émonvoir même un ennemi du théâtre indien. Le merveilleux s'y mêle an reel, Les arbres se penchent amicalement sur cette qui les a soignés, des voix de génies prononcent des bénédictions. Elle verse des larmes en quittant le buisson de jasmin qu'elle a fait pousser, et le jeune faon, son favori, court longtemps après elle pour la ramener à l'ermitage. Kanva ini parle des devoirs solennels qui l'attendent, de son amour paternel qui le send heureux et malheureux à la fois ; les umies lui soufflent doucement le conseil de montrer l'annean au roi s'il ne la reconnaissait pas tout de suite. Cela fait trissonner Cakuntală de pressentiment. Se retournant encore une foia, elle demande à Kanva quand elle pourra revoir l'ermitage, « Quand, après avoir servi ton mari pendant de longues années et lui avoir élevé un fils digue de son nom, tu le verras remettre à ce fils-héros les rênes du gouvernement, alors, accompagnée de l'époux, tu reviendras au repos de notre retraite, »

La mémoire du roi est comme voilée. A la vue de Cakuntala, il n'o-e pas tever ses regards sur elle, fomme enceinte, donc mariée, il ne se rappelle rien, Elle veut montrer l'auneau, mais il a glissé dans la rivière. Le roi n'y voit que de la ruse féminine. Cakuntala s'emporte, indignée. Les aucètes lui ordonnent de rester quand même dans la maison de son mari et se retirent. Désempérée, elle crie : « Terre, ouvce-toi sous mes pieds! » Elle appelle sa mère, apasras, à son secoura, et, an moment on on l'emmène, une forme néhuleuse la saisit et disparait avec elle dans l'étang.

Au aeptième acte, un pécheur est arrêté pour voi d'une bague qu'il déclare avoir trouvée dans un poisson. Le roi reconnaît son anneau et la mémoire lui revient. Regrets, melancolie, Le temps passe. Les dieux fournissent au roi l'occasion de combattre victorieusement les démons. Monté sur le char d'Indra a côté du divin cocher Matali, il arrive prendre sa récompense du saint Marica et d'Aditi, sa femme, ancêtres angustes du monde. En ce séjour des dieux il aperçoit un jeune enfant joner avec un lionceau. Deux surveillantes le menacent en vain de la colère de la lionne pour son petit : l'enfant n'a pas peur. C'est Bharata, le fils de Dusyanta. Cakuntalà est là, en ascête, triste mais calme, Les anciens amants se retrouvent. Mârica prédit su jeune Bharata le règne du monde, et laisse la famille réunie revenir sur terre au royaume de Dusyants.

Abhijñanaçakuntala n'est pas un drame au sens grec et

européen. II. Oldenberg (1) juge la pièce assez sévérement. Rien ne s'y explique par le cours naturel des choses. La malédiction est prononcée par un « sage » qui ne sait pas se contenir, donc à qui manque la première condition de la sagesse. Le roi, coupable en fait, est innocent au fond. Le malheur de Cakuntala est immense et non justifié, car ce qui parattrait, par ailleurs, mœurs légères de la part d'une femme, ne l'était point dans l'Inde, où les mariages gandharvas étaient légitimes. C'est par simple accident que Cakuntalà n'a pas entendu le sage appeler, qu'elle a perdu l'anneau. Les fautes d'une vie passée peuvent seules expliquer l'inexplicable de nos épreuves. La théorie est commode. Kálidása a pu s'en servir pour introduire dans son œuvre un élément défiant toute psychologie. Mais, s'il ne l'avait pas introduit, son héros aurait vraiment été coupable, ce qui est inadmissible selon la dramaturgie indienne.

Traduite en 1789 par William Jones en anglais (en 1803 de l'anglais en français), la pièce a éveillé l'enthousiasme de Gæthe qui a composé (1791) son fameux quatrain : « Les parfums du printemps, les fruits de l'automne, - tout ce qui charme et enchante, fortifie et nourrit, - le vaste ciel et la terre en un mot résumés, - ce mot est Çakuntală, en un seul tout est dit. » La pièce a été traduite plusieurs fois en français (2). On a essayé de la mettre sur la scène. Sarcey, peu fait pour sympathiser avec cette poésie, a eu un mot plus spirituel que juste : « C'est l'enfance du théâtre et le théâtre de l'enfance. » Oui, pour les artisans de comédies bourgeoises

<sup>(1)</sup> Die Literatur des allen Indien, p. 261, Berlin, 1903.

<sup>(2)</sup> Sacontala, ou l'Anneau falai, drame traduit de la langue sanskrite en anglale par Sir W. Jones, et de l'anglale en français par le citoyen A. Ben-QUIÈna, Paris, 1803; La Reconnulasance de Sacountaia, drame sauskrit et prakrit, traduit par A.-L. CHEZY, Paris, 1832; La Reconnaissance de Sakountala. traduit du sanskrit per P.-E. Foucaux, Paris, 1867 et 1874 : Sacountala, drame en sept actes môlé de prose et de vers, traduit par Ahel BERGAIGNE et Paul

la malédiction qui déclanche le drame est simplement ridicule, et le thème de l'anneau (ou autre moyen de reconnaissance) trop rebattu. Il se répète dans la littérature indienne à satiété, comme dans la littérature universelle (1). Et pourtant on ne trouverait guère d'œuvre plus poétique. Les stances sont simplement ravissantes. Jamais traduction n'en rendra la beauté.

Un conte merveilleux, les amours d'un mortel et d'une déesse (genre nommé trotaka), est le sujet de Vikramorvaçi (2), troisième et dernier drame de Kâlidâsa. Il marque déjà le commencement de la décadence. Ses récensions sont non moins nombreuses que celles de Çakuntalâ, si nombreuses et différentes les unes des autres qu'il est difficile de savoir aujour-d'hui ce qu'était l'original. Les traductions en langues européennes ne manquent pas, et on en a fait, à Munich, un opéra. Les auditeurs ont regretté le manque d'intrigue dramatique.

Quelques strophes du l'apréda (X, 95), le dialogue entre Pururavas et Urvaci (cf. p. 282) ont fourni à Kálidas un sojet pour cinq actes. Seulement ici, la nymphe est non pas cruelle, mais affectueuse et tendre. Enlevée par les démons, elle est libérée par Pururavas et ramenée sur son char. L'amour s'engage. Urvaçi retourne au ciel d'Indra, mais, à la première occasion, elle apparaît an parc royal et y laisse une lettre (telle la stance écrite par Cakuntalà sur une scuille de lotus) d'amour au roi. Naturellement, la reine s'en empare et s'indigne.

Urvaçi joue le rôle de Laksmi dans une pièce qu'on représente au ciel. A la question : Qui est le maître de ton cœur? l'actrice, au lieu de répondre : Pururottama (Visnu), répond, obsédée par son amour : Pururavas. Bharata alors la mandit, mais Indra, pris de pitié, adoucit la malédiction : effe pourra rester unie à Purûravas jusqu'à ce qu'il voir son fils né d'elle. Un incident survient. En ce moment de jalousie, Urvaçi, égarée, pénêtre dans le bosquet sacré interdit aux femmes, et la malédiction de Bharata immédiatement agit. La nymphe est changée en liane, Désespoir du roi qui la cherche instillement. Il adresse une complainte, belle mais un peu longue, aux bêtes, insectes et oiseaux, à la montague, la rivière et la forêt, jusqu'à ce qu'enfin — sous l'influence d'une pierre magique — il étreigne une liane et le

<sup>(1)</sup> A. Gawnowszi, Noles sur les sources de quelques drames ladlens, Cracovie, 1921, p. 30.

<sup>(2)</sup> Ourveci donnée pour prix de l'héroteme. Drame traduit du samkrit par P.-E. Fougaux, Paris, 1861 (aussi: Bibliothèque orientale el zévirienne, XXVI).

voilà serrant Urvari dies ses bres. C'est aussi par hissard que Paruravas découvre, dans un ermitage, son fils qu'Urvaçi a fait garder en secret. Elle relourne alors au ciel, donc est perdue de nouvesu. Mais la victoire de Pururavas sur les démons fait qu'Indra, reconnaissant, lui permet de reprendre sa femme — cette fois-ci sans condition.

Entre le quatritme et le cinquième acte s'éconlent plusieurs années, comme entre le cinquième et le septième sete de Cakuntalà. Ici encore, un trait d'hérotsme de l'enfant révèle sa race, Mais, ici, l'urdravas « n'apprend sa paternité que pour connaître en même temps la nécessité d'une séparation ».

Les stances de Purûravas, héros un peu pâle, sont trop lyriques. Mais ce défaut même a séduit les successeurs de Kâlidâsa et « Urvaci gagnée par l'héroïsme » fut beaucoup imitée. Le public lui a donné son suffrage. Personne n'a égalé Kâlidâsa dans l'art d'évoquer les sentiments avec leurs nuances les plus délicates; personne n'a su peindre la nature comme il l'a fait. Il y eut de plus grands coloristes, par exemple Harsa dans Ratnâvali; il y eut des écrivains dont le talent dramatique nous fait vibrer plus profondément; personne n'a eu sa grâce, son élégance ni, surtout, sa noblé mesure.

## IV

## LES SUCCESSEURS DE KALIDASA,

Quelque temps encore, sous Harsa et Bhavabhûti, le théâtre s'est maintenu sur les hauteurs où l'avait placé Kālidāsa. Après cux, des épigones, en exagérant les qualités, ont multiplié les défauts.

C'est sur le trône, jouissant d'un repos mérité, après trentesept ans de conquêtes sanglantes, qu'écrit le roi Harsa. Il règne de 606 à 647 à Kanauj, où des révolutions politiques ont fait passer l'hégémonie de l'Inde. Son ami, le poète Bāna, nous a laissé une biographie — conventionnellement exagérée — de ce roi étonnant; son hôte et admirateur, Hiuen-Tsang, nous renseigne sur ce qu'il a pu voir entre 630 et 644, grâce à l'appui que lui prêtait le souverain. Des inscriptions et des monnaies disent le reste. La malignité pourrait suggérer que, parmi tant d'informations, il nous manque de savoir si Harza avait écrit ses drames lui-même. Le doute maintenant n'est plus permis: Çilâditya Harza, « Harza Soleil des vertus », a trop royalement pillé ses devanciers pour qu'on soupçonne une main moins autorisée.

De famille, Harsa est éclectique. Son grand-père est adorateur de Çiva, son père de Sûrya, le Soleil, peut-être sous des influences d'outre-Indus; son frère, sa sœur étaient bouddhistes. Le séjour de Hiuen-tsang à la cour a fait pencher le roi vers le bouddhisme; il a même composé des hymnes en l'honneur du Bouddha.

Harsa est éclectique dans ses œuvres. Il puise dans Mălavikâgnimitra et, de son butin, il fait deux gentilles comédies héroiques (nātika), — Ratnāvalt (1) et Priyadarçikā (2); de trois différents sujets qui s'amorcent dans son imagination, il compose une mosaïque intitulée Năgânanda (3), « (le drame) sur la joie des Năgas », où l'introduction est consacrée au Bouddha et la fin à la déesse Gauri.

Voici le sujet de Ratnavalt, « le collier de perles ». La princesse de Coylan est destinée au roi Vatsa. Le bateau de la princesse fait naufrage. Elle est recueillie par des incounus et entre comme suivante à la cour de Vâsavadattă, l'épouse de Vâsavalattă, l'épouse de Vâsavalattă, l'épouse de Vâsavalattă, le roi le remarque, la joune fille croit voir en lui le dieu même de l'amour. Ils s'aiment. La reinn sevit. Elle meme offrira au roi le main de la fille, par surcroît as cousine, reconnue grâce au collier qu'elle portait. Sur ce thème à tout usage, Haras sut broder de délicates àrabesques. La fête du printemps est sussi pour le lecteur une fête de sons et de couleurs. L'imagination jouit des tableaux que nous présentent à profusion les stances de l'auteur — plus artists que poète, mais artiste décorateur et musicien. Săgarikă, c'est le nom que la jeune princesse porte en sa condition de sui-

<sup>(1)</sup> La plus grande partie est traduite, par fragments, dans S. Lévi.

<sup>(2)</sup> Priyadarçika, pièce attribuée an roi Sriharchadéva, en quatre actes, précédés d'un prologue et d'une introduction traduite par G. Synnuxy, Paris, 1888 (Ribliothèque et récéréenne, LVIII).

<sup>(3)</sup> La Joie des Serpenis, drame bonddhique attribué au roi Gri-Harcha-Deva, traduit du sanskrit et du prăkrit, par Abel Benoatone, Paris, 1879 (Bibliothèque orientale eizévirienne, XXVII).

vante, peint pour elle-même le portrait du roi et se confis à une amie (Remarquous combien ces héroines de drame sont instruites, Cakuntalà compose des stancès. Ságurihà peint, toules dansent et déclamant; elles comprennent le sanskrit et le parlent aux moments solennels. Les néros, de même, out recours à la peinture pour se rappeler les traits de la bien almée.) Outre ces traits qui se répètent, de mêmes situations aident au développement du drame. Dans Ratautealt, un mechant singe échappé de sa cage cause le désordre qui aidera à surprendre le secret de l'amante. Pareil procédé est deux fois employé par Kalidasa e une fois, c'est l'éléphant, l'autre tois, c'est aussi le singe qui précipite l'action. Ces deux bêtes sont élues par la littérature de drames et de coutes. Souvent on y joint le perroquet. Une perruche répète au roi la conversation des amies. Sûr d'être almé, Vatsa exprime à Ságarika l'ardear de ses sentiments, mais la reine arrive, voit le portrait, devine ce qui se passe ; elle sort froide et offensée.

Le roi implore son pardon : « Reine, ma trahison n'est que trop évidente. Éconte-moi pourtant : Prosterné à tes pie is, mon front humillé se rongit de la laque qui les colore ; mais s'il peut aussi de ton viange beau comme la lune enlever la rougeur de la colère, alors, 6 reine ale pitié de moi! » (!)

Dans Priyadarçikă, où l'aventure est toute pareille, nous assistons, pendant l'acte III, à un spectacle dans le spectacle. Il sert, comme dans Hamlet, à pouvoir dire la vérité. Il ne la dit que trop et déclanche des complications. Selon l'usage, agréable sans doute aux auditeurs, mais non point nécessaire à l'action, on annonce vers la fin une victoire que les généraux ont remportée au nom du roi. Cela couvre le héros d'une nouvelle gloire et lui permet de se livrer à ses amours.

Nagananda (la joie des serpents) n'a point de valeur comme drame. Quelques passages ont cependant du mérite, ainsi le type du bon vivant, vita, et des gens de condition inférieure y sont représentés avec besucoup de relief, surtout quand l'auteur montre, en opposition, la scène délicate qui se joue entre les nouveaux mariés, le prince Jimülavāhana et la princesse Malayavati. Jimūtavāhana se révèle Bodhisattva en un moment inopportun: lorsque des ennemis viennent attaquer son pays. Ainsi l'a voulu l'avadana, passé jusqu'en Mongolie.

<sup>(1)</sup> Trad. par S. Lévi, CCXCIV, p. 87.

Grace à la personne de son héros, Nagananda a eu un grand succès dans les milieux bouddhistes comme drame religieux, et Yi-tsing, cinquante ans après Hiuen-tsang, en mentionne des représentations avec chants, musique et danse.

Le culte de Gauri, terrible épouse de Civa, tel qu'il est décrit dans le premier acte et dans le dernier, intéresse l'historien des religions. Gauri apparatt les bras entourés de serpents. Déesse cruelle et implacable des orgies tantriques, elle sait être miséricordiense pour ceux qui l'appellent : elle fait revivre le Bodhisattva Jimūtavāhana.

Les Indiens eux-mêmes placent immédiatement à côté de Kalidasa le dramaturge Bhavabhūti. « Celui-la suggère le sentiment, celui-ci l'exprime » avec une intensité troublante.

Il a vécu à la cour du roi de Kanauj, Yaçovarman, qui a régné aux dernières années du vue siècle et en la première moitié du var. Dépourve du don d'invention, Bhavabhûti était un des hommes les plus instruits de son époque, et il possédait une mattrise incomparable de la langue. Nul n'a su mieux manier le sanskrit, redonner toute la puissance d'expression aux anciens mots déjà éteints.

On connaît trois drames de Bhavabhuti. Deux, Mahdulracarita et Uttararámacarita (1) sont empruntés au Ramayana, le troisième, Malatimadhava (2), est un drame bourgeois, on peut dire : une comédie, dont le sujet est tiré d'un recueil de contes, et les détails accessoires de l'observation.

Les drames râmaïques ne sont que des séries de tableaux sans beaucoup d'unité ni de vie. Ils semblent destinés à être lus et non joués. Uttararámacarita a plus d'action. C'est dans l'Uttarakanda, tardive addition au Ramayana, que le poète a

<sup>(1)</sup> Le dénouement de l'histoire de Râma (Outtara-Rama-Charita), avec une introduction sur la vic et les œuvres de Bhavabhati, par Felia Nava,

<sup>(3)</sup> Madhana el Matati, drame en dix actes et un pealogue de Bhavabhati. traduit du sanskrit et du prakrit par G. Synnur, précédé d'une préface par A. Bennaigne, Paris, 1885 (Bibliothèque orientale elzévirienne, XLII).

puisé l'idée de raconter à sa manière en partie dramatique, en plus grande partie lyrique, la seconde moitié de la vie de Rama.

Rama et Sità regardent la galerie des tableaux où le peintre a retrace les muyres et la vie de Rama en exil, Leura souvenira se réveillent et Stil expeime le désir de revoir encore une fois la forêt où elle vécut exilée avec son époux et ponrtant al heureuse. Ce moment prendra plus tard une expression singulièrement dramatique, Les époux, enfin réunis après de longues souffrances, s'aiment d'autant plus tendrement. Sità est enceinte. Un messager du saint Vasigiha conseille à Râma d'obéir à tous les désirs de la reine, vu son état, mais de a respecter avant tout ses devoirs envers le peuple a. C'est comme le premier grondement de l'ocage qui approche, et Bhavabhûti est maître dans la préparation des effets. Sous l'empire des souvenirs, Rama demande à la Ganga - Gange divinisé - de proteger toujours sa femme et il prie les armes merveilleuses, qu'il a reçues jadis des dieux, de se transmettre d'elles-mêmes a son fils ne de Stis, des qu'il sera en état de les manier. Soucisus de connatire les dispositions de son peuple, Râma entrelient des espions, survant le devoir d'un roi. Et voici qu'un de ses observateurs vient lui communiquer que le peuple murmure contre Sità : elle a trop lengtemps séjourné dans le palais de Ravana pour être eucore digne d'être leur reine, Le cœne brisé, Rama se soumet à son devoir. Il éloignera Sità. Elle sera conduite a la forêt, mais n'en reviendra pas,

Nous apprenous au 3º acte que Gangă a préservé Sttă, lorsqu'elle a voulu mourir spres son accouchement; que ses enfants, deux jumesux, sont confiés a Văimiici (cl. p. 304) et qu'elle-mame, invisible, vient visiter les lieux qu'elle almait judis, Rama y arrive aussi. Sous le coup de l'émotion, les deux époux a'évanouissent, chacun dans les bras de sa suivente. Sità, toujours invisible, approche Rama, et ce contact sent ramène la conscience du honbeur perdu. Cette scene est un modèle du rasa in ien. Le pathétique s'y môle à la pitié, et cette tendresse de l'amour perdu, le vain effort de saisir l'ombre chérie, cette tristesse qui se répand dans un monde à muitié spécial, à muitié humais, tout cela en une langue où chaque mot semble vibrer d'émotion, est pure merveille.

Les trois actes suivants nous font connaître les fils de Rama, pas même encore adolescents et déjà hérolques, Les armes magiques sont venues natureliement en lour possession, mais Rama ne reconnaît pas encore ses enfants. C'est au 7º acte, quand on joue devant Rama la pièce composée par Valmiki qui représente sa vie (1), que la reconnaissance définitive a lieu. Les décases prennent part à l'action qui se poursuit au milien des évanouissements de Bama, tant son emotion est grande. Finalement Arundhatt, l'éponse divine du sage Vasiatha, prend Sità par la main et l'amène, ranimée, à Râma, tan-

<sup>(1)</sup> Un spectacio intercale dans un sutre s'appelle garbhanka, s acte embryonmaire s.

dis que Valmiki présents les deux jeunes princes au peuple qui les acclame avec leur mère.

La comédie ou, mieux, la tragédie Málati el Mádhava est l'histoire, en dix actes, d'un amour victorieux de maints obstacles. Certains, saluant en Bhavabhúti un Shakespeare indien (1), y ont trouvé une ressemblance avec Roméo et Juliette.

Mâlati aime Mâdhaya et les parents consentent à leur union. Mais le favori du coi, Nandana, désire la jeune fille pour femme, et le père de celle-el, n'osant résister, le promet au favori. Grâce à l'intermédiaire de la religieuse bouddhiste Ramandakt, tout prend une bonne tournure, et les amants sont ceunia. Kamandakt, la forte tête de la pièce, diplomate consummée, counnit la vie comme si elle en avait fait la plus tongue expérience; elle est, si l'on ose dire, une entremetteuse et l'on comprend pourquoi Bhavabhūti, brahmane orthodoxe, l'a voulne bouddhiste. D'ailleurs son rôle n'a rien de déshonorant; du reule, voulant introduire une femme spirituelle et assez indépendante pour pouvoir agir de son propre ascendant, l'anteur avait peu de choix. Les religieuses étaient les seules femmes qui a'appartensient ni à leurs parents, ni à teur mari, ni à tout le monde.

De vieux procédés : la scène avec le tableau et une stance de déclaration, le déguisement, la méprise d'un amoureux, un tigre échappé (par ailleurs, c'était le singe et l'éléphant) — tout cela occupe du temps, brouille l'action directe et sert d'explication aux événements les plus inaîtendus. Ce qui est nouveau, c'est le cinquième acte, où Madhava, désespéré de voir approcher le mariage de sa fiancée avec un autre, sollicite l'aide des démons. Il se rend la nuit au lieu de crémation, et, au milieu d'un vrai sabbat de sorcières et de démons, évoque de mauvais génies, bhûfe, pour leur offrir de la chair fraiche, la sienne. Des appels sortent du temple voisin de Durgà. Il s'y précipite et voit des riles tantriques s'y operer : devent la statue de la terrible dessee, un prêtre lève son couleau pour sacrifier Mâlatt, elle-même affirée au temple par des moyens magiques. Naturellement, Mâdhava tue le prêtre et, avec son amante délivrée, fuit la vengeance de la prêtresse. Mais nons avons encore l'occasion de voir la danse effrénée que Durgà, bras et tête entourés de serpents, exécute en l'houneur de son mari, Çiva.

Bhavabhûti aime les contrastes du clair et de l'obscur, les émotions violentes, la terreur. Ses contemporains l'ont appelé Grikantha, ce qui est aussi un surnom de Çiva: « gosier divin ». Nous nous rappelons que Çiva avait avalé d'un trait le poison

<sup>(1)</sup> Cf. CCLXXXVIII, 111, p. 235, note.

qui allait détruire le monde, et l'effet du venin lui a brûlé la gorge. Il en fut surnommé Ntlakantha, « au gosier noir », ou bien, par vénération : Çrtkantha, » au gosier saint, vénérable, etc. ». Bhavabhûti fut-il appelé ainsi par son goût de l'horrible, des impressions poignantes, comme le dieu Çiva qui hante les cimetières et porte un collier de crânes? Pour d'autres raisons aussi : son lexique inépuisable, la sonorité de ses mêtres compliqués, sa puissance d'expression.

On n'imagine pas un public moyen écoutant les drames de Bhavabhūti et saisissant d'un coup ses longs — trop longs composés. Ses œuvres demandent un public de connaisseurs. Il en trouvait dans ce cercle restreint d'hommes hautement cultivés qui entouraient les princes-mécènes de l'Inde d'autrefois.

#### v

### LE DRAME APRÈS BHAVABIIUTI.

Bhavabhûti termine le grand siècle de la littérature dramatique. Après lui on entre dans le siècle des épigones. L'habileté de versificateur remplace la poésie absente, l'érudition s'étale où il faut de l'inspiration. L'invention n'était déjà pas le fort des vieux maîtres : fût-ce par respect des textes et des traditions, fût-ce par mépris de la réalité environnante, on s'adressait volontiers à l'énorme provision de légendes dont l'Inde disposait. On « travaille » toujours sur les mêmes matériaux : Mahâbhārata, Rāmāyana, cycle de Krsna et, comme par exception, la légende de Çiva. La réalité est abandonnée aux écrivains plus modestes. C'est là que s'est réfugié le talent dramatique.

Les anthologies citent souvent des fragments du Venisamhāra, « (le drame) des cheveux déliés ». C'est Draupadi (cf. p. 297) qui jure de ne pas nouer ses cheveux tant que l'affront qui lui a été fait ne sera pas vengé. Même idée que dans Mudrārāksasa (cf. p. 359), où Cânakya jure de laisser sa tresse. déliée tant qu'il n'aura pas rallié Raksasa à Candragupta. On continuait à ciseler des stances sanskrites, mais on avait recours aux langues vivantes pour représenter la vie.

Au début du x\* siècle, l'écrivain Râjaçekhara, de Kanauj, a laissé, parmi plusieurs pièces très en vogue en ce temps-là, un drame en prâkrit. Son cas n'est pas comparable à celui de Hâla qui écrivait en prâkrit, parce qu'il ne savait pas le sanskrit. Rājaçekhara possède à fond la langue sacrée; c'est pour prouver sa mattrise des langues prâkritiques qu'il a composé dans un dialecte vivant sa Karpāramañjart. L'intérêt de la pièce consiste en des tableaux, très vivants, des réjouissances populaires. Telle la fête de la balançoire : une jolie fille y monte en l'honneur de la déesse Gauri. Au moyen des allitérations, des répétitions, des rimes intérieures, etc., le poète nous donne l'impression presque du doux balancement. Râjaçekhara est maître dans l'harmonie et la sonorité du vers. Mais l'action manque. Il n'y fait que des allusions et s'amuse à nous étonner par des vakrokti, langage entortillé, vraies devinettes.

Cité par le théoricien Anandavardhana (1xº siècle), « le grand drame », Mahanataka exagère ce procédé de Kalidasa, qui consiste à intercaler des stances dans le dialogue. Mahanataka n'est qu'une série de strophes, ouvrage à la limite entre l'épopée et le drame, Attribué au fameux singe Hanumat (1), ami de Rama, il retourne à la narration épique du Ramayana. Mais il semble destine au theatre d'ombres. Les stances seraient alors récitées par une seule personne, comme dans les spectucles populaires. Une légende circulait sur l'auteur : Vâlmiki, craignant que le Rámáyana ne fût éclipsé par l'œuvre de Hanumat, celui-ci, qui avait gravé son drame sur ou rocher, conseilla à Valmiki de précipiter le rocher dans la mer. Des siècles passérent; les fragments sur pierre furent trouvés et apportés au roi Bhoja (xie siècle), lui-même écrivain. Inutile de dire que c'est probablement sous Bhoja et peut-être de son initiative que Mahanataka a été composé.

Aux réunions solennelles des Bhaktas, adorateurs de Visnu, on aimait à jouer la pièce mystique Gopálakilicandrikā, « le clair de lune des jeux champêtres (des bergers) ». Son thème est l'unité de Krsna et de Rādhā; elle est la çakti, « l'énergie » de son époux, mais, en vérité, ils ne sont qu'un. C'est le sujet du Gitagovinda (p. 343). Un seul acteur récitait le poème dans la coulisse et, sur la scène, on mimait ses paroles.

Un autre drame religieux, connu dans toute l'Inde et largement commenté, est Párvaltparinaya, « le mariage de Párvalt ». Çiva, qui très rarement apparaît dans les drames, en est le héros. Cinq « actes » sans action racontent comment Kāma a été brûlé par un seul regard du troisième œil de Çiva, et comment enfin Părvatt a obtenu son époux. Cette imitation servile du Kumārasambhava (p. 328) de Kālidāsa fut longtemps attribuée à Bāna, poète de cour de Harsadeva. Elle date de beaucoup plus tard, probablement du xve siècle, et fut œuvre du « second Bāna ».

La tradition du drame alléguique remonte sinon à Açvaghosa, au moins aux drames bouddhiques en général, où l'on introduit sur la scène des abstractions personnifiées. Le plus célèbre est *Prabodhacandrodaya*, « le lever de la lune de la (vroie) connaissance », écrit probablement dans les premières années du xue siècle pour un roi protecteur des lettres. L'auteur, védantin orthodoxe et en même temps visnuite, sait combattre les hérésies en dirigeant contre elles son incontestable talent de dramaturge et de poète.

Non allégorique mais philosophique est une pièce du xve siècle: Bhartrharinirveda, « le désenchantement de Bhartrhari », qu'on devrait plutôt intituler: « L'étrange fin d'un fol amour ». Nous y trouvons, mélés, l'ascétisme çivaîte et le renoncement bouddhique.

Le roi Bhartrhari aime tendrement sa femme. Celle-ci déclare qu'elle ne sanrait vivre sans lui. Pour l'éprouver, il fait annoncer pendant une partie de chasse qu'il a été dévoré par un tigre. L'épouse tombe morte à cette nouvelle. Le roi, desespéré, vent monter sur le hûcher pour se laisser brûler avec le corps de sa femme. Arrive un gugf qui, par des anecdotes, persuade au roi que rien n'a de valeur, sauf le renoncement. Le roi ne vent plus rien avoir de sa femme, même lorsque celle-ci est runimée par l'ascète. Le pauvre reine amene son enfant, mais l'amour paternel est aussi éteint que l'amour coujugal.

## VI

#### LA PARCE.

Les masses avaient autant besoin de théâtre que l'élite, et si rien ou presque rien des œuvres destinées au peuplene nous est parvenu, c'est qu'on ne les estimait point dignes d'être conservées. Cependant la cour ne dédaignait pas la gaîté quelque pen triviale et l'humour des farces. Elle les trouvait dans les bhâna, monologues, et dans les prahasana, comédies bouffes.

Les ouvrages de cette sorte ont surtout étendu les rôles de vidusaka et de vita. D'épisodiques ils devinrent personnages principaux. Intervenant assez rarement dans les nataka, le vita est le héros ordinaire des bhâna, où il mime et raconte ses exploits ou ses entretiens avec d'autres personnes; il a de la culture littéraire et une parfaite expérience de la courtisane. Le bhâna et le prahasana « prennent pour héros des débauchés, des libertins, des gens sans aveu; pour sujet, les actions les plus viles, les intrigues les plus scandaleuses. Le monde qu'ils représentent n'est sans doute qu'une caricature de convention; mais l'exagération des travers et des vices s'éloigne moins en somme de la vie réelle que la peinture des vertus idéales... ils ont sans cesse effleuré la véritable comédie sans y toucher jamais » (1).

Winternitz résume (2) un bhâna du xvº siècle, Çrugârabhâsana, « l'ornement du dieu de l'amour », de Vâmana Bhatta Bâna, celui-là même qui avait fait Pârvattparinaya.

<sup>(1)</sup> CCXCIV, p. 155-156. — (2) CCLXXXVIII, III, p. 260.

Le hon vivant (ette; S. Lévi l'appelle » bel esprit »), après une nait galment passée, ayant salue le soleil en atrophes recherchées, se promène dans le quartier des courtisances. Il rencoutre hétalres, catrematianses, parasites, bouffons, etc., cause avec eux plus ou moins spirituellement et les mit connaître en répétant, avant d'y répondre, leurs paroles, Ainsi : « Mais qui est-ce, cette jeune fille, au helvédère de ce palais-la? Elle suit des yeux son amoureux que sa vieille mère vismt de chasser de la maison... Ah l'mais c'est Vásantika, la fille de Mādhavī. « S'approchant : « Ma petite Vásantika, que fais-iu là, aux ette terrasse élevée ? Tu dis que tu admires d'en hant la verdure printanière du bosquet ? » Il rit et cite une stance qui prouve qu'il n'a point eru le jeune fille. La rue granille de vie. Des danseuses vont au théâtre. Le vita y entre, admire la grâce des artistes et ne manque pas de faire des déclarations d'amour. Une vieille courtissane court au tribunal porter plainte coutre un jeune houme qui a éponsé sa fille pour six mois, mais n'a pas acquitté son du en argent. Nous assistons eacore à un combat de coqs, à un combat de béliers, à une lutte d'athlètes.

Incapables de créer en lignes sobres et droites, les Hindous ont excellé dans l'observation du détail. Au lecteur on au spertateur de reconstruire dans son imagination le plan général de l'œuvre.

## CHAPITRE V

# LA LITTÉRATURE NARRATIVE

1

## LE CONTE POPULAIRE ET LA FABLE.

Comme le Gilagoninda, œuvre à la limite de la poésie lyrique et du drame, nous a amenés à parler du théâtre; ainsi le drame indien, essentiellement lyrique et narratif, nous amène à parler du genre auquel le génie indien s'est montré le plus apte : la littérature narrative. Nous avons vu les héros du Mahâbhārata se divertir dans leur détresse en écoutant fables et contes. Nous avons mentionné, dans la littérature bouddhique, les Avadanas et « La guirlande de jâtakas ». Rappelons que l'Inde a possédé de bonne heure le plus grand ensemble de récits qui existe, les Jâtakas.

Les Jātakas, rédigés en prose, sont souvent interrompus par des gâthas, strophes. Le pâli de ces strophes est plus ancien que celui de la prose, qui semble jouer le rôle d'explication. Quelquefois cependant, il n'y a aucun rapport entre les vers et le récit. Les strophes, seules, ont été admises dans le canon bouddhique. La prose n'est que le commentaire ajouté plus tard, après la constitution du canon.

Le recueil (plus de cinq cents histoires) a été traduit du pâli en singhalais à une date indéterminée, mais sans doute peu après que le bouddhisme se fut répandu à Ceylon. Les gathas n'avaient pas été traduites; nous les avons jusqu'ici en vieil original pali. Au vo siècle ou un peu plus tard, ces récits ont été retraduits du singhalais en pali et c'est le Jálaka que nous connaissons aujourd'hui (1).

Ces textes sont de la littérature populaire, sinon créée, du moins adoptée par le peuple. Mais parmi ces récits on en trouve qui portent la trace d'élaboration savante. Ils sont tombés dans le domaine populaire comme nos romans du moyen âge, destinés d'abord à la haute société. Ainsi les Jâlaka sont une œuvre hybride par leur évolution; hybride aussi par leur fond qui consiste en deux éléments principaux : contes et fables.

On a longtemps discuté sur l'origine des fables. Les uns les faisaient naître en Grèce, les autres, peut-être avec des arguments plus décisifs, les attribunient à l'Inde. Des influences réciproques et des échanges ont eu lieu. L'Inde paraît avoir donné plus qu'elle n'a emprunté. Théodore Benfey, dont la traduction du Pañcatantra (2) a fondé la littérature comparée, affirmait que le conte et l'anecdote étaient propriété purement indienne, tandis que la fable venait de la Grèce; il reconnaissait aussi le rôle des bouddhistes dans la propagation de cette littérature. Aujourd'hui toute discussion serait oiseuse; personne ne songe plus à chercher dans un seul pays la patrie de tous contes et fables (3). Seulement il y a des peuples plus doués pour l'invention, d'autres plus experts en

<sup>(1)</sup> Traduit en anglais sons la direction de E. B. Cownel, The Jâtaka or Stories of the Buddha's Former Births, I-VI, Cambridge, 1895-1905. La traduction allemande: Julius Dutott, Jâtaka, Leipzig, 1920. En français: cf. les articles de Leon Firm sur les Jâtaka, dans le Journal asiatique, 1875, 1895 et 1897. L'édition fondamentale: V. Faushölls. The Jâtaka together with its Commentary being Tales of the Anterior Births of Gotama Buddha, edited by V. F., I-VII (Index by Divies Andersen), London, 1877-1897.

<sup>(2)</sup> Pantschatantra z fünf Bächer indischer Fabeln, Märchen und Erzählungen. Aus dem Sanskrit übersetzt mit Einleitung und Anmerkungen, 11, Leinzig, 1859.

<sup>(3)</sup> Em. Cosquin, Études folktoriques. Recherches sur les migrations des contes populaires et teur point de départ, Paris, 1922.

littérature. L'imagination vive des Indiens, soutenue par une vie peu active et par le climat qui engageaît au repos et à la méditation, le nombre de pèlerins, d'ascèles, de mendiants qui s'attiraient une clientèle en racontant de merveilleuses ou spirituelles histoires, enfin cette croyance foncièrement hindaue - mais assez répandue, du reste, - que les bêtes ne sont pas un monde différent du nôtre, tout cela prépara le sol où non seulement les contes, mais aussi les fables poussèrent en abondance. Le Pancatantra, les « cinq fils ou livres » sur la politique et l'art de régner, ne nous est pas arrivé dans sa forme première. Il se compose de débris d'un Tantrakhyayika, « recueil de petits contes », et d'autres éléments divers dont les traces se sont conservées dans les recensions de Cachemire, du Népâl et du sud de l'Inde. Le Pañcatantra que l'Europe connaît par des éditions (1) et des traductions est un ouvrage tardif, refait sur l'ancien original perdu et probablement assez différent. Les travaux de Johannes Hertel (2) et la tentative de F. Edgerton pour construire le texte primitif permettent de conclure que c'était un manuel de politique, nîtiçâstra, pour l'enseignement des jeunes princes.

Le Tantrakhyayika semble de l'époque des Guptas (3) et originaire du Cachemire, patrie présumée, selon R. O. Franke (4), du sanskrit même. L'auteur (inconnu) du recueil possédait, outre la langue, le style des kâvya, mais, en homme de goût, il ne le jugeait pas approprié aux petites histoires qu'il racontait tout simplement, non sans esprit tou-

<sup>(1)</sup> Das Lehrbuch der Regierungskunst, Namens Pancakhydnaka, mit dem anderen Namen Pancatantra, berausg, von F. Krilmons und G. Bühlen, Bombay, Sanskrit Series, 1, 10, V.

<sup>(2)</sup> Tantrākhydyika, die älleste Fassung des Panculantra aus dem Sanskrit übersetzt mit Einteitung und Anmerkungen, 1, 11, von Johannes Hunrun, Leipzig und Berlin, 1909; Tantrākhydyika, berausg. von J. H., Berlin, 1910

<sup>(3)</sup> GCLXXXVI, p. 105, London, 1927, (4. Pati and Sanskrit, Berlin, 1902.

tefois et fine ironie. Il se servit de matériaux anciens, en partie populaires, mais en les polissant et les transformant il leur donns l'apparence d'une création personnelle. On ne saurait dire si l'embottement des contes l'un dans l'autre est son invention; on le constate dans les Mille et une Nuits, œuvre qui trahit sinon l'origine, au moins l'influence indienne.

Au cours de la conversation un interlocuteur cite un proverbe, en strophe, du genre de : « Si l'anagissait ainsi, on serait semblable à l'âne dans le champ d'orge. — Comment cela? » demande l'autre. « Écontex donc », dit le premier, et il raconte son histoire. Très souvent, au milieu de cette histoire, un personnage qui intervient procède de la même manière et un nouveau conte s'amorce. Graduellement on revient au premier.

Des récits montrent comment il faut acquérir des amis, car l'union même desfaibles fait la force, comment onfait la guerre, comment on trompe et on est trompé, et comment on a tort si l'on juge avec précipitation.

Ajouté sur le tard, mais plein d'humour est le conte de Vianu et du tisserand. Un pauvre tisserand voit une princesse et tombe malade d'amour. Son ami, le charron, fabrique pour lui un garuda en bois. L'aigle mythique, Garuna, est la monture de Viano; sur un aigle en hois, machine volante ingénieusement construite, le tisserand montera, pourvu des attributs du dieu et s'introdaira dans les appartements de la joune fille. Celle-ci ne doute point que ce sait Visnu; cédant à ses instances, elle contracte avec tui le mariage à la mode des Gandharwas. A ses perents d'abord furieux, puis smerveillés, la princesse déclare qu'ils ont Vissu pour gendre. Ils le voient descendre le muit. du ciel sur son algle, armé du disque, de la conque et autres signes de sa puissance, mais n'oscut pas lui parler, car un dieu ne souffre pas l'approche des mortels. Fier d'un tel gendre, le roi provoque à la guerre ses voisins. Sa capitale se trouve biontôt assiégée et le voilà réduit à la dernière extrémité; Le prétendu Visnu calme les inquiétudes de la princesse et au prépare, le lendemain, à se jeter dans la hataille : il n's plus rien à perdre, mieux want mourir en héros. Mais le vrai Vianu est perplexe : on bien les hommes verront le dien valucu, ou bien il sera obligé d'aider l'imposteur. Il choisit ce dernier parti et le tiaserand remporte la victoire.

Impossible de citer, ne fût-ce que les plus amusantes histoires, ce petit lièvre qui a raison du lion ou de l'éléphant, cette souris transformée en jeune fille et faisant le choix de l'époux : à chicun elle trouve à redire, au

toleil, an sunge, an vent et à la montagne; le cat. seul, ini paraît au-lessus de tout, et il sera son mari — tout ce que peuvent inventer l'éronie et la malice, tout se trouve la.

L'ideal du Tantrakhydyika ou du Pancatautra est l'homme moyen; ben mattre de maison et bou père de famille. L'hospitalité et la fidélité en amitie sont ses vertus principales. Les devoirs d'un roi sont très clairs : il doit se hattre courageusement et offrir sa vie pour ses sujets. En tout temps il doit protéger les innocents et gouverner le pays à l'aide de sages ministres.

De très bonne heure, le Pañcatantra a fait son entrée dans la littérature générale. Une recension nord-ouest de cette œuvre a été traduite au vie siècle en pehlvi (1), par un médecin persan, Burzòe, sur l'ordre de son mattre, le roi Khosrau Anôcharvân. De cette traduction, dont le texte est perdu, on a fait vers l'an 570 une nouvelle traduction en syriaque sous le titre Kaltlag et Damnag, du nom des deux chacals (Karataka et Damanaka). Une version arabe, amplifiée, en a été faite au vuré siècle, sous le titre Kaltla et Dimna, et c'est elle qui servit de base aux traductions européennes et autres. En 1816 (2), Silvestre de Sacy l'a mise en français.

Mais l'Europe a connu cette œuvre bien plus tôt; des le xie siècle elle parut en grec et fut retraduite en latin, en italien, en allemand, etc. Au xue siècle, il y eut une bonne version en hébreu et de l'hébreu en latin (au xue siècle) : a Liber Kalilae et Dimnae, Directorium vitae humanae » (3), — car ce livre était généralement considéré comme le plus parfait manuel de morale pratique et de sagesse. Une autre traduction hébraïque, du xue siècle, a été mise en français en 1644 par David Sahid et Gaulmin sous le titre de Livre des lumières ou la conduite des roys, tandis qu'une traduction turque, sur la version persane, dédiée au sultan Soleyman Isr

<sup>(1)</sup> Langue qu'on peut appeler le persan moyen par rapport au vieux perse et à l'avestique d'un côté, et le persan moderne de l'autre.

<sup>(2)</sup> Catilah et Dinna ou Fables de Hidpal en arabe, précédées d'un memoire sur l'origine de ce livre, Paris, 1816.

<sup>(3)</sup> Traductions hébratque et latine out été mises en français par J. Dannanounc, en 1881.

(xviº siècle), a été traduite en français par Galland et Cardonne, aux premières années du xviuº siècle. C'est à partir du français qu'on a fait une traduction en malais,

La Fontaine dit bien dans une introduction à sa seconde édition des fables, en 1678, qu'il en doit plusieurs « au sage indien » Pilpay, mais déjà presque tous ces thèmes portaient l'empreinte de l'esprit européen.

Aujourd'hui fables et contes de l'ancien Tantrakhyagika sont entrés si profondément dans la littérature occidentale que seuls les spécialistes les distinguent dans les fabliaux ou dans les Gesta Romanorum. Jusqu'à quel point les légendes populaires de l'Europe peuvent travestir un thême indien, une curieuse preuve nous en est donnée par M. Winternitz (1) qui a constaté, sous la légende de Liewelyn, au North-Wales, le substrat de fable indienne du fidèle ichneumon tué par erreur. Les Tziganes, autrefois sortis de l'Inde et dispersés en Europe, ont servi d'intermédiaires entre régions eloignées; les Mongols, dans leur marche sur la Russie et la Pologne, ont pu apporter avec eux quelques contes bouddhiques, quoique leurs raids en Europe centrale aient été de courte durée. Enfin, des marchands arabes et grecs, et surtout la littérature populaire byzantine, véhiculèrent de l'Orient à l'Occident, et vice versa, des germes d'imagination. Quant à la Perse, son rôle a toujours été énorme dans la propagation des idées : sans elle nous n'aurions pas connu le Pañcaiantra.

Sur la recension nord-ouest du Pañcalantra s'appuie le recueil Hitopadeça, « l'enseignement utile » (2), qui poursuit les mêmes buts didactiques. Son auteur, Nârâyana, probablement un Bengalais, était initié au culte tantrique. Dans un des premiers récits nous lisons que des jeunes filles devaient être offertes en sacrifice à la déesse Gauri (cf. Mâlatimādhava,

<sup>(1)</sup> CCLXXXVIII, III, p. 305.

<sup>(2)</sup> Traduit en français par L. LANGLES, Paris, 1790.

voir ci-dessus page 371). Des sacrifices de cette sorte ne sont jamais mentionnés dans les textes anciens. Le récit, sinon l'Hitopadeça tout entier, vient donc de la période où la secte du Tantra répandue en Bengale avait déjà acquis du prestige. D'autre part, on possède du texte un manuscrit datant du aive siècle.

#### 11

#### LE CONTE SAVANT.

# Brhatkathá (1) et Kathásaritságara; Çukasaptatt.

Les grandes épopées étaient les deux principaux réservoirs où l'on ne se lassait jamais de puiser. Mais il y en eut d'autres, moins importants. Tel le cycle du roi Udayana, dont le narrateur est Gunădhya.

Quand a-t-il vécu? impossible de le dire. Une strophe du Meghadata (ci-dessus) dit que les vieillards de la ville d'Avanti aimaient à raconter l'histoire du roi Udayana. Les commentateurs supposent que cette mention se rapporte à la Brhatkathà, « le grand roman » de Gunādhya sur le roi. Alors l'auteur aurait de beaucoup précédé Kālidāsa. Si, d'autre part, comme il est probable, Bhāsa (voir ci-dessus p. 355) a empranté à la Brhatkathà le sujet de son drame Svapnavāsavadattā, le « grand roman » serait antérieur au m® siècle. Une tradition forgée assez tard et rappelée seulement au xr® siècle veut que ce mystérieux Gunādhya, dont parlent avec tant d'estime les romanciers Dandin, Subandhu et Bāna, fût ministre d'un roi Sātavāhana. Mais les Sātavāhana ētaient toute une dynastie; nous en connaissons un représentant, Hāla, l'auteur de la Sattasat. Inutile

<sup>(1)</sup> Felix Lagore, Essai sur Gunkshya et la Behatkatha, Paria, 1908; Leo v. Mankowski, Der Amzug am dem Pancalantra in Ksemendeus Behatkathämanjart. Einleitung, Text, Ueberselzung und Anmerkungen, Leiping, 1882; Y. S. Spryun, Studies about the Kathäsarileägara.

donc de chercher à situer Gunadhya dans le pays d'Andhra pour avoir des renseignements plus précis. La géographie de son œuvre, s'il y en a une, indique plutôt un pays du Nord.

Pour comble de malheur, l'œuvre elle-même s'est perdue. On n'en possède que d'infimes fragments, quelques strophes insérées dans la grammaire prâkrite de Hemacandra. Nous savons seniement qu'elle était écrite en langue parçaci, « langue des démons », dit le théoricien Dandin; plus probablement dans quelque dialecte prâkrit, non connu par d'autres œuvres littéraires, peut-être de la région de Vindhya selon A. B. Keith (1), de la région de Cachemire, selon Grierson (2). On a déjà vu que le début et les environs de notre ère se sont signalés par une vive activité en langues prâkritiques, et S. Lévi nous apprend (3) qu'une inscription — malheureusement du ux<sup>e</sup> siècle — appelle Gunâdhya l'ami de la langue prâkrite. En tout cas, ce que nous savons de la Brhatkathâ montre clairement qu'elle était destinée à l'élite.

Trois principaux ouvrages, sans compter les moins importants, doivent leur origine à Gunadhya et sont des transformations de son œuvre païçact en sanskrit.

Sur la recension népâlaise de la Brhatkatha repose un abrégé en vers, Brhatkathaçlokasamgraha (4), de Budhasvâmin, qui est supposé avoir vécu au vui ou au ux siècle. Le ve chant (sarga) du çlokasamgraha parle des Grecs comme d'habiles artisans et artistes, présente des scènes de leur vie et mentionne des machines volantes fabriquées par les Iouiens. Serait-ce la période artistique du Gandhâra (5) qui trouve ici son reflet? Preuve de plus que l'original de la Brhatkatha vient du nord-

<sup>(1)</sup> CCLXXXVI, 2\* dd., p. 90.

<sup>(2</sup> A. GRIERSON, dans Indian Antiquary, 1901.

<sup>(</sup>it) Dans XV, 1885.

<sup>(</sup>b) Ct. Lavt, dans les Comples rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1899.

<sup>(5)</sup> Sur l'art gréco-indice de Gandhâra, cf. A. Fouchen, L'art gréco-bond-dhique du Gandhâra, Paris, 1905, et infra, damière partie.

ouest et des premiers siècles après Jèsus-Christ, lieu, époque où l'influence de l'art et de la culture helléniques se faisait vivement sentir dans l'Inde. Les scènes de la vie des hétaïres, la description de leur quartier et du palais de la belle Kalingasenă, du chant X, ont trouvé leur écho dans la Mrcchakatikă (voir ci-dessus p. 357) et dans Crngdrabhūsana.

La recension cachemirienne de la Brhatkathā fut utilisée par Ksemendra et Somadeva, tous deux du xiº siècle. Le premier a laissé en vers un ouvrage que son style maniéré et son extrême concision rendent difficile à lire. C'est « Le bouquet de la Brhatkathā », Brhatkathāmañjart, avec force passages érotiques. Le second, en un style simple et élégant, a fait presque un chef-d'œuvre, le Kathāsarītsāgara.

Véritable « Océan (où se jettent) des fleuves de contes », ces 350 narrations épisodiques très librement rattachées au récit principal qui leur sert de cadre. On y trouve de tout. Des contes merveilleux, des nouvelles, des anecdotes de marins, de brigands et de voleurs, de véritables romans picaresques, des romans d'amour, des mythes et des légendes, une grande partie du Paficatantra et une série autonome des « Contes du vampire » voisinent un peu pêle-mêle et forment ensemble un énorme roman de mœurs qui nous laisse surprendre la vie réelle de l'Inde. Mais de quelle époque? De deux ou trois époques différentes : celle de Gunadhya, l'ancienne; celle, très longue, où son ouvrage grossissait par des apports; celle, enfin, proche de la rédaction du Kathāsaritsāgara.

Le récit de cadre, qui n'en est pas un, car il se perd sous la masse de narrations surajentées, a d'abord pour héros le roi Udayana, souverain des Vatsa dans le nord de l'Inde. Il éponse Vásavadatta, puis Padmavatt, comme nons le savons par le drame de Bhása. Ces deux mariages sont narrès en guise de début pour l'histoire de Maraváhanadatta, fils d'Udayana. Il natt avec les 32 signes propices du cakrapartin; donc, s'il quitte le monde, il deviendra un Bouddha, et, s'il reste dans la vie séculière, il sera empereur. Après une vie agitée, où il perd et reconquiert sa hien-aimee, il devient souverain des Vidyadhàras, habitants à moitié divins des Himalayas. Ses aventures avec sa fiancée (livre XIV du Kathararitadgura) rappellent l'enlevement de Sità dans le Randyana. Le ministre nécessaire pour diriger l'action vers un heureux dénouement s'appelle ici Gomukha et déploie les qualités que Bhasa, par emprunt à la Brhatkatha, a fait prendre à Yangandharayana. Quant à la jeune fille, elle a sa contre-partie dans. Vasantasena de la Mrcchakatika, courtisane — jei, elle se destine à l'être — qui vout se libérer de son métier.

Le Kathāsmrītsāgarā reprend le conte principal et le distribue en 128 laranga, s'oudes s', ou, comme Gunta'hya, en 18 livres dont lô authentiques, lie trois qui resteut, le seizième raconte la mort d'Udayana et de ses éponses : ils décident qu'il est temps d'aller an ciel et se suicident. Les deux derniers livres donnent quelques lègendes. Somadeva a le génie de la narration. Despiorres hrutes de la littérature populaire, il a fait des joyaux étincelants de gattà. Tantôt il nous montre un sot qui, ayant faim, a mangé sept gâteaux et regrette de n'avoir pas débuté par le septième; un autre qui, placé pour garder la porte de l'entrée, la charge sur son dos et s'en va ainsi an théâtre ; les trois délicats: l'un qui ne peut pas manger de riz, car il sent le goût de tout ce que les racines de riz ont puisé à la terre, l'autre qui trouve à sa maîtresse l'odeur du fait de chèvre dont on l'avait nourrie dans l'enfasce, et le troisième qui ne peut pas dormir, car il y a un cheveu sous ses sept matelas, etc.

Les voleurs ont toujours été sévèrement punis dans l'Inde. On admire cependant leur adresse. De même pour les gens sans valeur arrivés aux hautes fonctions : on rit de leur ruse et se moque de leurs dapes. Rois si dieux mêmes sont victimes des filous et comiques dans leur embarras.

Les plus spirituelles anecdotes concernent l'infidélité de la femme. Le miraculeux éléphant d'un roi s'est blessé en tombant. Une voix du ciel annonce qu'il se relèvera des qu'il sera touché par une femme chaste. Les dames du harem et celles de la ville, au nombre de 80 000, passent devant l'éléphant, sons obtenir aucun résultat. Seule une pauvre servante, laide et sale, opère le miracle.

D'autres contes sont à l'honneur de l'épouse tendre et fidèle. Un vieux couple se rappelle ses existences passées et se voit tonjours uni — pendant de l'hilémon et Baucis. Mais, en général, la femme et l'ascète font les frais de la satire.

Si Gunadhya suit quelquefois le bouddhisme, Somadeva est décidément çivaîte et adorateur de Durga. Il décrit les orgies sanglantes en son honneur. Les demi-sauvages Bhils font chasse à l'homme pour offrir régulièrement une victime à leur déesse; les rites magiques s'opèrent avec du sang et des entrailles. Le culte des « Mères », les agissements des sorcières, tout cela est peint de couleurs vives. Nous voyons femmes et jeunes filles prier dans le temple du phallus (linga) (1). Civa plane au-dessus de tout et l'auteur le fait adorer même par un Bodhisattva, Jimûtavâhana, particularité reprise aussi par Harsa (cf. ci-dessus p. 367), dans le Nagananda. Pour faire connaître la vie des classes moyennes, le Kathâsaritsâgara est une source inestimable.

Un recueil dans ce recueil est le Vetălapañcavimçalikă, « Les 25 contes du vampire », par un auteur inconnu, de date inconnue. La versification est simple, le fond tantrique, et le tout semble être destiné à exercer l'esprit d'énigme.

Au roi Vikramasena, un yogi apporte chaque jour un fruit que, selon l'asage, le roi transmet au trésorier. Mais, un jour, le jeune ainge apprivolsé mord au fruit et un joyan de hant prix en tombe. L'honneur oblige le roi à rendre au yogi un service de valeur égale, il accepte donc de se rendre la suit au lieu de crémation et, sur l'ordre du yogi, — le tableau est très saisissant — ini apporte le cadavre d'un pendu qu'il doit aller chercher à l'endroit et de manière indiqués. — Le contact d'un cadavre était, selon le brahmanisme, la pire souillure et les lieux de crémation, théâtre d'orgies démonisques. — Le roi, ferme dans ses vœux, charge le cadavre sur son épaule. Cependant le vampire, qui résidait dans le corps, lui dit : « O roi, le chemin est long ; pour charmer l'ennui, écoute ce conte » — et le premier récit commence aussitôt.

Il s'achève par une question de casuistique à trancher par l'auditeur. Le roi doit y répondre sous peine de malédiction. À peine à-t-il pronuncé son jugement que le cadavre du pendu est de nouveau aur l'arbre; de nouveau, le roi est obligé de l'en détacher, de le charger aur ses épaules au milieu des rires démoniaques des bhâlu; de nouveau le vampire lui propose : « O roi, le chemin est long, etc. »

Parmi ces récits, il en est de cruels et d'implacables dans lenr peinture de la perfidie humaine; il en est d'amissants et spirituels. Ainsi la fille d'un brahmane est demandée en mariage par trois prétendants. Pendant que le père est perplexe, elle marche par hasard sur un serpent noir et tombe morte. Des médecins-sorciers viennent la ranimer et, après force incantations, déclarent que, mordue par le serpent noir, elle est bien morte en effet. On fait son samskâra, les cérémonies funéraires, et, de ses amoureux, l'un monte à côté d'elle sur le bûcher, l'autre s'établit gogi sur la place où sont ses cendres, le troisième s'en va errer en moine mendiant, parier à jaka. Il lui arrive d'entrer dans la maison d'un brahmane où il voit avec horreur que la mère, impatientée par l'enfant qui ne la laisse pas vaquer à sa cuisine, jette l'enfant dans les flammes. Horrifié, il refuse de prendre nourriture dans cette maison,

<sup>(1)</sup> Gulte qui, du reste, n'a aucun caractère obscènc. Religions de l'Inde, de A. Barru, III, tome II, Paris, 1914.

Le brahmane calme ses scrupules: il apporte un livre, en lit un muntra, formule magique, et l'enfant se lève reposé comme s'il avait dormi. La mult, le jeune moine vole le livre et court au lieu de crémation. Il lit la formule, sa bien-almée se lève vivante et avec elle celui qui s'était brûlé en même temps qu'elle; le gogi est la, et les volci tous les trois se disputant de nouveau la belle. A qui appartient-elle de droit ?

Le roi répond : « Celui qui l'a ranimée est son père parce qu'il lui a donné la vie ; celui qui renatt avec elle est du même fait son frère ; seul celui qui ne

s'est point dérangé, le yogi, peut être son mari, »

Voici un problème que le roi ne saura pas résondre : celni de la parenté entre les enfants et les potits-enfants de la mère épousée par le fils et de la fille épousée par le père.

Mais le neldla, qui est le dieu Çiva, satisfait de la constance du prince, lui révéle les manvais desseins du gogi qui veut, svec l'aide des démons, tuer le roi et, opérant des magies avec son corps, obtenir une puissance occulte. Le roi tue le gogi, obtient le pouvair magique pour lui-même, et les « Contes du vumpire » finissent.

Maint thème de la Vetâlapañcavimçatikă se retrouve dans d'autres littératures, sans qu'il soit possible d'en déterminer l'origine ou la filiation.

Des motifs occidentaux s'y rencontrent. Tel le cheval de Troie; il apparaît trois fois dans la littérature indienne, drame ou contes, à cette différence près que, conformément à la couleur locale, il y est éléphant.

Il n'est pas nécessaire non plus de dire que la Kathāsaritsāgara fut beaucoup imitée. Sa manière d'embotter les narrations est plus simple, mais moins naturelle, que dans le Pañcatantra, où les récits sont appelés par le sens et servent de preuve au raisonnement.

« Les soixante dix (contes) du perroquet » ou la Guharaplati (1) est un ouvrage de même genre, mais pas de même valeur que le Kathàsarlis dyara. Un jeune marchand, obligé d'entreprendre un voyage d'affaires, confie sa femme à la garde d'un couple d'oiseaux, qui sont à la vérité un couple de Gandharvas, condamués à vivre alusi un certain temps chez les hummes. Le premier jour, la Jeune femme pleure l'absence de son mari, le deuxième, elle s'ennuic, et, le troisième,

<sup>(1)</sup> RIGHARD SCHMIDT, Sukusaptall, Textus simplicior, berausgegehen und abersetzt. Kiel. 1804; Sukusaptall, Textus ornatior, hersusgegeben und abersetzt, Stuttgart. 1899.

se plaint à ses amies. Sur leur conseil elle accepte un rendez-vous et se pare pour y aller. La femelle lui en tait des reproches et elle risque d'avoir le con tordu. Le perroquet, an coatraire, approuve le dessain de la jeune femme, mais la prévient qu'ellesteurs savoir se tirer d'affaire si elle est attrapée, comme certaine fomme dont il se mut immédiatement à conter l'histoire. Le récit est passionannt; la jeune femme remet son rendez-vous au lendemain pour enlendre la fin. Mais la fin n'est contée que le lendemain soir et aussitôt noe autre histoire s'enchaîne. Le rendez-vous est remis de soir en soir et, lorsque soixante-dix soirs ont passé à écouter des anecdotes sur l'infidélité des femmes, contamnable, sur celle des hommes, pardonnable, sur les courfisanes, les voleurs, les faux ascètes et les autres sortes de filous, — le mari revient de son voyage et lout rentre dans l'ordre.

La pornographie et l'obsecuté de certains contes voisinent avec la fine ironie des autres, bien plus rares, il faut le dire. En somme, un a tres m' diocre recu il, uniquement intéressant par sa vante ramification en dehors de l'Inde a (1). En effet, est ouvrage, dont nous ignorons l'époque et l'auteur, a été un des plus lus et traduits. C'est par ses traductions en persan—la première, l'atfoncelle, date du xivé siècle, — que ce livre du Perroquet a pénotré dans la littérature genérale. L'Europe s'est sariout amusee du récit de certaine ordalie par le feu, imposée à une jeune feume : thème de Tristan et Isolde.

On ne pourra jamais dire ce que l'Inde a prêté, ce qu'elle a emprunté. Le livre du marin Sindbad semble être, sur le témoignage de l'écrivain arabe Masoudi (xº siècle), d'origine indienne. Le début en est tout pareil à celui du Pañca tantra: un roi remet ses fils à un sage qui promet de les faire savants au bout de six mois. Qui sait combien d'éléments indiens contient L'Histoire des Sept Sages (vizirs)? La facture des Mille et une Nuits est tout indienne. Le prototype de l'histoire qui lui sert de cadre se trouverait dans un commentaire jaïniste (2) et les principaux éléments du recueil seraient des thèmes indiens (3).

Citons encore: Les 32 histoires du Trône, Les 32 histoires de moines mendiants, L'Océan de contes. Leur âge est très différent, différente aussi leur valeur. Le xive siècle

<sup>(1)</sup> III, tome II, p. 410.

<sup>(2</sup> Janl Charpentien, Paccekabuddhageschichten, Upsala, 1908.

<sup>(3)</sup> E. Cosquin, Le Prologue Cadre des Mille et une Nuits, « La Revue biblique », Paris, 1908.

et ses abords ont été favorables à cette production reprise à satiété. Adaptée au régime musulman, morcelée en petits États. l'Inde vivait dépourvue de son ancienne grandeur. Sur des personnages historiques on rédigeait des « contes » sans ombre de vérité. On trouvait une apre joie à dire leur fait aux grands de ce monde. Dans L'Épreuve des Hommes, Purusapariksá, un voleur condamné à mort, le vol était d'autant plus cruellement puni qu'il était plus difficile d'en découvrir l'auteur, - déclare posséder le secret de cultiver l'or et de le faire fructifier. Le roi saisit l'occasion de s'enrichir ; il laisse venir le voleur. Celui-ci prépare le champ pour la semence et demande qu'un semeur vienne faire la besogne : un voleur ne saurait semer l'or, car son métier est de le voler ; il faut quelqu'un qui n'a jamais volé. On ne trouve pas l'homme nécessaire; le roi même n'est pas exempt de faute, et le voleur est pardonné.

# VII LE ROMAN.

## Dandin, Subandhu, Bana,

Sauf qu'ils sont écrits en prose, les romans indiens ont les qualités et les défauts de la poésie savante des Kāvya. Même surabondance de descriptions, d'images recherchées, d'inattendues comparaisons, de jeux de mots et de longs composés qui demandent au lecteur une attention soutenue et, la phrase finie, lui donnent la joie d'avoir résolu un problème. Le sujet du roman est ordinairement emprunté aux récits populaires, aux contes merveilleux et autres œuvres d'imagination; ce noyau fictif est entouré d'une masse de détails pris dans la vie; ainsi, malgré l'invraisemblance de l'intrigue, le roman met devant nos yeux des tableaux pittoresques et reels à la fois. Ce qui le distingue du conte, c'est sa forme achevée.

La facture est la même que dans les contes : un récit de cadre et des histoires épisodiques.

Le plus célèbre romancier indien est Dandin (vue siècle), le savant théoricien de la poétique, l'auteur du « Miroir de l'art poétique », Kavyadarça, Dans sa conviction que le vers n'est pas l'attribut inévitable de la poésie et qu'il recouvre quelquefois la plus sèche prose, il se sert de prose dans son œuvre poétique, Daçakumaracarita (1), « Les aventures de dix princes », écrite dans le style de « Vidarbha » (Berar). - Il y a eu, au temps de Dandin, des différences régionales du style poétique. Celui de Vidarbha devait répondre aux dix conditions principales de beauté, parmi lesquelles figurent l'emploi de composés, mais aussi la clarté et la mesure, la douceur des sons, l'agréable surprise des mêtaphores. Le style de Gauda, du Bengale, se prétait aux sujets élevés et avait pour but d'en rendre la majesté par des tournures compliquées et de très longs composés : Dandin évite ce style; le vaidarbha rehaussé d'alamkara (ornements stylistiques) convient à la narration facile de ses romans picaresques. L'aventure de chacun des dix princes est un roman qui abonde en traits de ruse, véritable Gil Blus indien. Comme roman de mœurs, le Daçakumâracarita présente le plus haut intérêt. Nous assistons à la vie quotidienne d'un roi, avec ses obligations et ses avantages, ceux-ci plutôt modestes : l'ennui, la crainte semblent être des apanages royaux. Une princesse joue à la balle en l'honneur de la déesse et ce jeu est le prélude au choix du mari. Cette trace de l'ancienne coutume anaryenne est d'une rare importance pour le folklore. Les réjouissances populaires sont représentées en détail ; - le drame et la farce ont quelquefois puisé chez Dandin leurs scènes (cf. Mrcchakatiká). Jamais les bas-fonds d'une ville n'ont été mieux peints.

Dandin est l'ennemi de toute hypocrisie; la sincérité de ses

<sup>(1)</sup> Traduit on allemand par J. J. MEYER, Leipzig. 1902.

héros est toujours à la limite du cynisme, on n'ose pas dire : de l'inconscience, d'une amoralité foncière. L'un des princes fait piller une ville. Elle est pleine de vieux ladres, dit-il, trop attachés à leur or ; il faut leur montrer que les biens de ce monde sont périssables. Et, d'autre part, le produit du pillage lui permettra d'enrichir de nouveau un pauvre homme ruiné par une bétaire.

Un autre fait l'éloge de l'adultère qui a eu pour résultat de tirer les pauvres parents de la misère. Ce qu'on appelle crime peut avoir le mérite religieux d'une bonne action. Les scènes amoureuses ont la prédilection de l'auteur. L'épisode du prince Pramati, endormi dans la forêt et transporté sur la couche de la princesse Navamalikà, est d'une grande finesse. Une autre fois, l'invention de l'auteur pose des difficultés inouïes à la langue (comme nous l'avons déjà mentionné plus haut) : un amoureux mordu aux lèvres par son amante ne peut prononcer les labiales et Dandin fait de vrais tours de force pour les lui éviter. Sa maîtrise du sanskrit est incomparable. On n'a jamais pu égaler la douceur et l'harmonie musicale de son style.

Autant la peinture de la réalité chez Dandin nous passionne, autant les aventures de ses héros nous laissent froids. Il y a trop de merveilleux; les dieux prennent soin des héros dès qu'un danger réel les menace et le sort, karman, a tout réglé. Nous savons que tout finira bien et ne sommes qu'amusés où nous aimerions être émus.

L'ouvrage est divisé en chapitres intitulés ucchoàsa, « soupirs » ou « respirations ». Il n'a pas été achevé ou bien a été mutilé. La première hypothèse est la plus probable. Au lieu de dix romans nous n'en avons que sept, et encore le début est d'une autre main (1). La même fatalité a pesé sur l'œuvre de Dandin que sur le Kumārasambhava, le Raghuvamça et autres ouvrages.

<sup>(1)</sup> A. Gawnonski, Sprachliche Untersuchungen über die Mrcchakatika und das Daçakumáravarita, Leipzig, 1907.

Chez Subandhu, auteur d'une nouvelle très réputée, Vásavadattá, nous avons affaire à des oiseaux parlants, des chevaux
enchantés et autres inventions; nous sommes en pleine gaudiriti (style Gauda), aux interminables composés, jeux de mots
accumulés et par trop savantes comparaisons. C'est un texte
intraduisible et à peine lisible. Il faut être extrêmement versé
dans les disputes philosophiques et religieuses des vue et
vute siècles, dans les différents çástra et dans l'alamkâra pour
avoir une idée du plaisir qu'un Hindou savant et raffiné tire de
cette lecture laborieuse.

Le sujet du livre? Un prince voit une princesse inconnue en rêve; il en devient amoureux. De même elle. Une conversation de perroquets, entendue la nuit, renseigne le prince. Grâce aux concours de bons oiseaux, les amoureux peuvent se rencontreret, la veille du mariage que la jeune fille, sur l'ordre du roi, doit contracter avec le souverain des Vidyadhâras, fuient sur un cheval merveilleux. Après diverses aventures, Vâsavadattă est changée en pierre, mais l'attouchement du prince la ranime (cf. Vikramorvaçi). L'intérêt réside dans les descriptions : celles de la beauté de la princesse, trop hardies à notre goût, ou trop compliquées (elle est raktapâda comme la grammaire, ayant les pieds fardés de laque rouge, comme la grammaire a ses sections marquées par des traits rouges), et celles de la nature (le lion de l'aurore a déchiré de sa patte l'éléphant de la nuit et le soleil levant est la couleur du sang).

Deux ouvrages encore, célèbres jusqu'à nos jours, viennent du vu<sup>a</sup> siècle, c'est le *Harsacarita* et la *Kādambari*.

Nous avons déjà parlé du roi Harsa à propos de ses drames. Son poète de cour, Bâna, a composé une biographie romancée du souverain, Harsacarita, panégyrique en prose mélangée quelquefois de vers. Les cérémonies religieuses y occupent une place considérable. Râya, pieux brahmane, ne manque pas l'occasion de les décrire en détail. Une autre qualité encore le rend utile ; il aime à parler de lui-même et nous

pouvons ainsi reconstituer la vie d'un homme de lettres à cette époque.

L'éloge outré du roi, de son extérieur et de ses talents, ne nous intéresse guère, sauf qu'il est fait dans un style recherché. Bâna, plus poète que Subandhu, écrit d'un style moins compliqué, bien que des alignements d'adjectifs ou de participes rendent sa lecture monotone. Décrivant la mort du roi Prabhâkaravardhana, père de Harsa, il trouve des accents dramatiques. Un des médecins, âgé de dix-huit ans, fanatiquement attaché à son souverain, se donne la mort sur un bûcher. Les reines, ainsi que la mère de Harsa, décident de ne pas survivre et font de touchants adieux à tout leur entourage, même aux fleurs du jardin (1).

La Kâdambari est un autre roman de Bâna, que l'auteur laissa inachevé, mais continué par son fils, Bhâsna Bâna. Son sujet est emprunté au Kathâsaritsāgara et consiste encore en une série de récits emboîtés. Une jeune fille Candâla (2) apporte un perroquet au roi Çûdraka. L'oiseau, orphelin de mère, élevé pieusement par un père dévoué, comme le fut Bâna luimême, raconte son histoire et répète ensuite l'histoire que le sage Jâhâli, dont l'œil voit à travers le présent les existences passées, lui avait dite. Elle est très compliquée. Deux couples d'amoureux aspirent à la réunion et n'y arrivent qu'après une longue et cruelle attente. Mais la mort même est le moment de la renaissance et les larmes de douleur sont des larmes de joie — dans une autre vie.

La lecture du texte est très difficile, même pour qui possède le sanskrit à fond. Mais les critiques indiens ont admiré l'œuvre toute hérissée de difficultés; ils ont surtout apprécié sa puissance de suggestion (dhvani) qui fait vivre le lecteur dans un

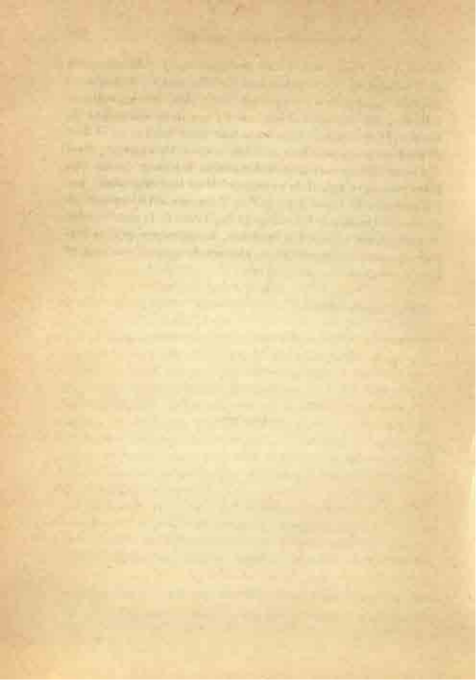
<sup>(1)</sup> Un abrégé du sujet est donné par E. Lacôru dans les Mélanges S. Lévi, Paris, 1905,

<sup>(2)</sup> Les Candalas sont une caste mixte et méprisée, originaire de l'union d'un çudra et d'une brahmant.

pays de rêve. Pour nous, il y a trop d'assonances — demême que chez Subandhu, — et l'abondance d'allusions mythologiques empêche quelquefois de suivre le récit, déjà très compliqué.

Bâna a été sévèrement jugé, voilà un demi-siècle, par A. Weber (1). Il compare sa prose à une forêt touffue où il faut d'abord couper le sous-bois avant de pouvoir s'y engager, et où des mots difficiles et inconnus guettent le lecteur comme des bêtes sauvages épient le voyageur. Il ne faut cependant pas méconnaître le talent descriptif de Bâna, son art d'opposer les contrastes (la paix de l'ermitage et l'agitation de la cour royale) et surtout son amour des couleurs. Longtemps après la lecture, quand on a triomphé des phrases, longues d'une page et demie, on garde les yeux éblouis.

<sup>(</sup>t) Dann Indische Streifen, L.



## LIVRE II

## L'ART DE L'INDE

## INTRODUCTION

Nous voudrions ici tenter de dégager successivement l'évolution des principales tendances esthétiques qui ont traversé l'art de l'Inde. Pour y parvenir, nous simplifierons parfois à l'extrême, au risque d'être incomplet et de déformer légèrement la réalité. Un croquis, on le sait, en quelques traits. généralement faux parce qu'ils sont isolés et exagérés, évoque souvent un mouvement plus exactement qu'un dessin qui copie fidèlement le modèle jusque dans ses détails. Après avoir suivi, du me siècle avant notre ère jusqu'au xe siècle environ après Jésus-Christ, en esquissant certains prolongements, les diverses lignes d'évolution que nous aurons rencontrées, il ne nous restera plus qu'à réunir, et à lier, telle une gerbe, ces différentes tendances qui s'infléchissent, se croisent et se mêlent, pour avoir une vue d'ensemble de l'art de l'Inde et préciser sa position parmi les autres arts. Nous aurons ainsi, de cet art, une vision tout autre que celle que donne l'examen chronologique de ses diverses périodes, examen que nous avons entrepris ailleurs.

...

La puissance d'évocation de l'art de l'Inde est très grande, peut-être surtout auprès de ceux qui le connaissent mal; des visions fort diverses en sont la conséquence. On imagine, en général, dans de sombres temples surchargés de décorations ou dans l'ombre des cavernes, des dieux terribles, aux lignes sèches, grimaçant devant les bûchers où se font brûler les veuves, ou placés sur les chars qui écrasent les fidèles. Débarrassée de son aspect théâtral, ramenée à de justes proportions, on ne peut dire que cette impression soit totalement erronée, mais elle ne correspond qu'à une part de l'art hindou tardif ou à certaines formes de l'art tantrique tibétain.

En Angleterre, la réputation du Taj Mahal crée l'image d'une Inde de palais en marbre blanc, incrusté de fleurs colorées, palais aux coupoles bulbeuses dont les minarets se reflètent dans de calmes étangs peuplés de nénuphars. Cette Inde existe, mais c'est une Inde musulmane assez récente dont l'art, déjà décadent, se rattache surtout à la Perse.

La découverte de l'art gréco-bouddhique a frappé ceux qui croyaient à la suprématie absolue du génie grec et à la valeur d'un art dépendant de l'exactitude avec laquelle il copie le réel. Pour eux, l'art gréco-bouddhique a semblé la norme à laquelle tout devait être ramené, les autres tendances de l'art de l'Inde, par rapport à cette copie grecque, ne pouvant être que décadence.

Ces divers points de vue ne sont pas entièrement faux, mais ils n'atteignent que la périphérie de l'art de l'Inde; ils ne saisissent qu'un seul de ses aspects, aspect décadent ou peu original, présenté d'ailleurs d'une manière déformée. Ils laissent échapper ainsi ce qui est essentiel dans cet art, sa partie centrale : l'époque de complète maturité, classique en quelque sorte, qui idéalise les formes (art Gupta, art d'Ajantà et art d'Ellorà, vo-ixo siècles), l'époque de jeunesse, de goût pour un naturalisme direct et vivant qui l'a précèdée (art de Bàrhut, de Sâncht et de Mathurà, une siècle avant Jésus-Christ au ne siècle de notre ère) et l'art si personnel

qui, dans le sud de l'Inde, a formé jonction entre ces deux périodes (art d'Amaravatt, 110-1100 siècles).

200

Il est certaines conceptions qui se retrouvent dans presque tous les arts religieux; elles semblent si évidentes qu'on hésite à les rappeler; résumons-les cependant.

Un art religieux, on le sait, ne cherche pas à créer des œuvres originales et individuelles; il ne cherche pas davantage, en général, à imiter la nature et à être anatomiquement vrai. Chaque artiste reçoit une tradition qu'il tente, avant tout, de respecter, y imprimant, presque malgré lui, sa marque personnelle et contribuant ainsi à l'évolution. Il veut représenter la beauté et la puissance divines. Cette puissance s'indique, dans l'Inde, par les nombreux bras de la divinité qui servent également à multiplier les attributs.

Les personnages principaux, dans les bas-reliefs, sont représentés parfois d'une taille supérieure aux autres pour que le récit soit clairement saisi et aussi pour permettre, par ces centres où convergent les regards, de composer plus heureusement les scènes et de lutter contre la monotonie. Le même personnage peut figurer plusieurs fois dans des épisodes différents, car le but est de conter une histoire, souvent complexe, en gardant l'unité de composition et de décoration et en liant les épisodes. La perspective verticale fait tout naturellement placer plus haut ce qui est par derrière.

L'Inde, en général, ne cherche pas, en décoration, l'impression d'harmonie et de calme que produisent des motifs discrets placés sur un fond dégagé; elle aime, au contraire, l'impression de vie, de vibration et de mouvement que donnent la surcharge et l'enchevêtrement des motifs; c'est ce qui est communément appellé « l'horreur du vide ».

S'étendant, pendant plus de vingt siècles, sur un immense sous-continent, l'art de l'Inde a de multiples aspects. Cependant, pour un regard qui tente de le saisir dans son ensemble. il présente une continuité indéniable et même une unité certaine. On peut s'en rendre compte en l'opposant aux arts qui l'environnent et en suivant, à travers leur évolution, certains motifs tels que le hanchement (Voir p. 438). Ce que l'art de l'Inde a de constant et de personnel se dégage quand on le confronte avec l'art khmer par exemple. L'art indien est sensuel, vivant, d'une grace profonde; il donne une grande importance à la décoration, en architecture comme en sculpture ; dans ses aspects les plus divers, on retrouve la ligne sinueuse des corps, l'exagération des marques de beauté féminine, le hanchement, ainsi que la multiplication et l'enchevétrement des personnages dans les bas-reliefs. Dans l'art khmer, au contraire, le hanchement indien disparaît vite et les corps tendent vers la ligne droite et verticale, vers le hiératisme et la frontalité. Il est rare que celui qui, pour la première fois, entre en contact avec ces arts, soit attiré également par l'art de l'Inde et par l'art khmer. S'il est séduit par la vie, la volupté, la nonchalance et la fantaisie ainsi que par la surabondance de l'art de l'Inde, la sculpture khmere fui parattra, tout d'abord, froide et compassée; s'il est sensible, au contraire, au hiératisme et à la grandeur retenue de l'art khmer, il sera gêné par la richesse et les trop souples lignes, souvent enchevêtrées, que présentent figures humaines et décoration dans l'art de l'Inde.

#### L'ART PRÉ-INDIEN.

# Art de Harappa et de Mohenjo-Daro.

L'art de Harappà et de Mohenjo-Daro est beaucoup plus proche de l'art sumérien et susien (Mésopotamie et Perse), avec lesquels, d'ailleurs, il ne peut se confondre, que de l'art indien qui suivra. Dans le domaine religieux, les rapports paraissent être les mêmes. Ce n'est donc pas en fonction de l'art de l'Inde, mais plutôt comme une branche de la grande civilisation qui semble avoir son centre en Perse et en Mésopotamie, que devrait être étudié cet art. Rien de ce qui sera essentiel à la culture indienne ne paraît exister encore. Nous ne parlerons donc de l'art de Mohenjo-Daro que très brièvement. C'est un prologue à l'art de l'Inde, mais un prologue presque entièrement distinct de lui, bien que nous commencions à entrevoir que certaines traditions se sont peut-être cependant maintenues.

Quelques sceaux du style de Mohenjo-Daro avaient été trouvés depuis longtemps, mais c'est récemment seulement que les fouilles de la vallée de l'Indus ont permis de découvrir deux grandes cités, régulièrement bâties, en briques, aux murs épais, qui, par leur construction, font penser à la Mésopotamie, cités aux canalisations nombreuses et admirablement agencées. Des objets variés ont été mis à jour : curieux buste de petite taille (Pl. I, A), statuette de danscuse, poteries peintes, bijoux et surtout nombreux sceaux. Ces sceaux présentent, par rapport à ceux de Susiane et de Mésopotamie, un indéniable air de famille, mais leur style est particulier et les signes qu'ils portent, encore indéchiffrés, sont très différents et d'une apparence moins évoluée que ceux de l'écriture cunéiforme. Alors qu'en Mésopotamie les cylindres sont fréquents, on n'en trouve aucun dans la civilisation de Harappá et de Mohenjo-

Daro. La majorité des sceaux sont décorés du même bovidé (Pl. I, B) dont une seule corne est visible, devant un objet peu précis, toujours le même, sujet qui fait songer aux religions sumériennes. Quelques cachets sont ornés d'animaux foncièrement indiens, comme l'éléphant et le zébu (Pl. I, C). Ces cachets, traités d'une manière particulièrement heureuse, annonçent déjà l'art animalier de l'Inde et présentent des modelés qui permettent difficilement de leur assigner une trop haute antiquité.

La date des anciennes civilisations de l'Indus n'est pas encore fixée. M. Marshall, à qui nous devons les fouilles et l'ouvrage principal traitant de ces questions, tend à leur donner la date la plus haute possible, me et peut-être fin du 1ve millénaire avant notre ère. Il est certain que des cachets isolés, portant des signes de l'écriture de la vallée de l'Indus, ont été découverts dans les couches profondes des fouilles sumériennes, mais il n'est pas absolument sûr que ces cachets, trouvés souvent dans des déblais, aient appartenu réellement à la couche à laquelle on les attribue, et, d'autre part, la civilisation qui s'est servie de l'écriture que nous rencontrons dans l'Indus a pu se développer pendant de longs siècles et dans des lieux différents. Si un certain nombre d'indications tendent à faire remonter de plus en plus haut la date de la civilisation de Mohenjo-Daro, d'autres observations inclineraient à des conclusions contraires. Sur certains cachets, le modelé des animaux indiens paratt assez tardif; un sceau porte un arbre stylisé rappelant certaines conceptions de l'Inde; un autre, un personnage assis à l'indienne. Dans les rares sculptures en ronde-bosse de la vallée de l'Indus, quelques détails (crane aplati, coiffure, etc.) semblent présenter des rapports avec des sculptures indiennes anciennes. Des poteries, par leur décoration assez complexe, font songer à la céramique du nº millénaire, etc.

Tout en étant presque certainement préaryenne, la civilisation de l'Indus n'a donc peut-être pas une antiquité aussi haute qu'on a voulu le croire tout d'abord. Une étude approfondie d'une certaine poterie peinte, à travers toute son aire de dispersion, de la vallée de l'Indus au Béloutchistan (Nâl, etc.) et bien au delà ainsi qu'un examen des différentes trouvailles préhistoriques dans l'Inde et dans les autres régions de l'Asie éclaireront sans doute ce problème.

### CHAPITRE PREMIER

# L'ARCHITECTURE ET LA DÉCORATION

#### L'ABGRITECTURE

Le culte védique ne comporte ni architecture fixe, ni représentations de divinités. Existait-il, dès les temps anciens, dans la civilisation indienne proprement dite, une architecture en matériaux durables (pierre ou brique)? C'est peu problable, car aucune trace d'une telle architecture ne nous est parvenue et les cavernes, creusées dans le roc, montrent, dans presque tous leurs détails, l'imitation du bois (Pl. II, B). Sauf peut-être quelques copies d'architecture étrangère, on peut donc considérer que toute l'architecture ancienne dans l'Inde, excepté les cavernes, était en bois. Nous connaissons cette architecture, à partir du n° siècle avant l'ère chrétienne environ, par son imitation dans les cavernes sculptées dans le roc, par des monuments figurés sur les bas-reliefs et les peintures, et par les balustrades des stûpa (Pl. II, A), dont il sera question plus loin.

Dès l'apparition de l'architecture dans l'Inde, deux courants se dessinent nettement; les motifs provenant de l'architecture locale en bois s'opposent aux motifs importés venus de l'ancien Orient achéménide, déjà hellénisé. L'évolution de ces motifs est assez claire; nous nous servirons, pour la tracer, des travaux de M. Jouveau-Dubreuil en y ajoutant d'assez nombreuses observations personnelles.

L'architecture en bois est-elle purement locale? Il est difficile de le dire. M. Combaz signale de curieux rapports avec l'architecture du bois de Lycie, mais les formes qu'il mentionne paraissent découler de l'emploi même du bois et il est malaisé d'affirmer qu'elles n'ont pas été réinventées simultanément dans plusieurs régions; on retrouve, d'ailleurs, la forme allongée avec toiture courbe à deux versants (fig. 20) dans les huttes actuelles des *Toda* de l'Inde.

Le motif le plus important de cette architecture du bois, motif essentiel de toutes les façades des édifices, est l'ouverture en fer à cheval formant auvent, placée au-dessus d'une entrée ou d'une fenêtre comme une gigantesque lucarne (Pl. II, B). Cette lucarne est souvent, peut-être même toujours, l'aboutissement d'une voûte de même forme soutenue par des poutres dont l'extrémité carrée se voit, sur la façade, dans l'intrados de l'ouverture en fer à cheval (Pl. II, B). Avec le temps, cette ouverture en fer à cheval se modifie peu à peu; elle tend à se refermer et à s'orner aux extrémités (Pl. III, A). En outre, des ouvertures plus petites accompagnent l'ouverture principale. Sur la façade des cavernes, dès les plus anciens exemples (Pl. II, B), se voient de fausses fenêtres avec de fausses lucarnes de toutes tailles. L'art évoluant, ces petites lucarnes se multiplient toujours davantage et leur taille diminue. C'est un motif d'architecture qui, peu à peu, devient un motif de décoration. Les fausses fenêtres, que surmontaient les fausses lucarnes dans les exemples les plus anciens, disparaissent tout d'abord. Soutenues seulement alors par des balustrades et des corniches en gradins, ces fausses lucarnes tendent à se ranger en ligne. Plus tard, balustrades et corniches en gradins disparaissent à leur tour et sont remplacées par des corniches courbes sur lesquelles viennent s'aligner les fausses lucarnes devenues toutes petites : ce sont les Kudu (Ajanta) (Pl. III, A) ; une tête apparatt alors dans ces minuscules lucarnes, mais ne se maintient pas très longtemps (viº-ixº siècles). Plus tard encore, les fausses lucarnes d'assez grande taille décorent parfois les tours (çikhara) de l'art du nord; dans l'art dravidien du sud, elles demeurent de petites dimensions et continuent à être constamment employées sur les corniches sous le nom de Kudu. Ces Kuda, peu à peu, se referment complètement et s'ornent, puis se rouvrent suivant un aspect nouveau, celui que nous voyons encore de nos jours. Les Kuda se rencontrent également dans la première période de l'art khmer (art pré-angkorien, Cambodge, vue siècle), dans l'art du Champa et dans la première partie de l'art javanais.

Les lucarnes en fer à cheval, nous l'avons vu, ne sont pas seules sur les façades anciennes des cavernes; existent également (Pl. II, B) des ouvertures (portes ou fenêtres) en trapèze (les montants et les colonnes de la construction en bois étant, en général, dans leur partie haute, légèrement inclinés vers l'intérieur), des balustrades de bois comme celles que nous retrouverons autour des stúpa, des corniches en gradins qui s'élargissent le plus souvent vers le haut. Ces corniches, également imitées du bois, surmontent aussi les stûpa, les dâgoba (Voir p. 414, et Pl. III, B) et les chapiteaux (fig. 3 et 4). Balustrades et corniches à gradins disparaissent, nous l'avons indiqué, au vie siècle, sur les façades, pour être remplacées par la corniche courbe ornée de Kudu. Vers la même époque, sous l'architrave, un appui allongéet courbe dans sa partie inférieure (fig. 5) se substitue, au-dessus des chapiteaux, à la forme en gradins qui ne se maintient que sur les stapa et les dagoba.

La colonne de l'architecture de bois est une simple colonne à huit pans — tronc d'arbre équarri dont on aurait coupé les angles — sans chapiteau ni base; c'est ainsi que nous la trouvons dans les plus anciennes cavernes (Pl. II, B, et fig. 1); mais, très vite, la colonne indienne est influencée par l'architecture du dehors. La colonne importée nous apparaît sous la forme de colonnes isolées : les colonnes d'Açoka (mº siècle avant l'ère chrétienne) qui semblent être les plus anciens monuments ou sculptures en pierre de l'Inde. Ces colonnes marquent les lieux sacrés du bouddhisme. Très proches de l'art achéménide, elles n'ont, sauf certaines sculptures qui les ornent, rien d'indien. Ce sont des colonnes rondes, élancées, sans base, avec

chapiteau en cloche surmonté d'une cordelière et d'un soubassement portant des emblèmes (fig. 2, et Pl. VIII, B). Colonne provenant de l'architecture du bois et colonne importée s'unissent très vite; ainsi prend naissance la colonne indienne dont le fût à huit pans est placé entre le chapiteau importé, en forme de cloche, et le même chapiteau renversé formant base (Kārlt) (fig. 3); la cordelière bientôt devient une sorte de bourrelet encadré que surmonte une corniche en gradins, elle-même surmontée d'animaux adossés (fig. 3). Ce dernier motif est purement achéménide, mais il évolne; les personnages montés sur les animaux sont souvent indiens par le style et le costume; de plus, le motif est mal compris ; il ne sert plus de soutien comme à Persépolis; ne supportant plus rien, il devient une simple décoration (Kārlt) (fig. 3 et 4).

Le chapiteau se transforme. Son évolution est analogue à celle du stapa, du dagoba (Voir p. 415) et à celle du sommet du petit pavillon figuré (panchara) de l'art dravidien : la forme en cloche s'étrangle à sa base; le chapiteau devient ainsi bulbeux (Nasik) (fig. 4). Ce mouvement s'accentuant, le chapiteau prend la forme d'un turban généralement cotelé. A l'époque classique (vie-vine siècles), les chapiteaux sont d'une extrême diversité; la forme la plus fréquente est celle du turban aplati, les bords arrondis et côtelés (Pl. III, A et B, fig. 5 et 6, etc.). Ce turban s'insère souvent entre une partie supérieure qui s'évase vers le haut (ancienne corniche à gradins transformée?) et une partie inférieure qui s'élargit vers le bas, extrémité d'une colonne (fig. 6); cette dernière semble parfois sortir ellemême d'un gros pilier (fig. 13). Le chapiteau de l'architecture en bois a une forme identique; nous le voyons sur les fresques (fig. 7), mais le turban est de petite taille et la partie inférieure a l'aspect d'une corolle de fleur ou d'un vase. C'est cette forme qui paratt se retrouver dans l'architecture plus tardive du sud de l'Inde, au xie siècle, et se développer, en se compliquant légèrement, jusqu'à nos jours (fig. 16). Un autre chapi-

teau de l'époque classique est le chapiteau en corbeille surmontant un pilier (fig. 12). Ce chapiteau paralt être, M. Jouveau-Dubreuil l'a bien montré (CCCXXVIII : fig. 71), la transformation du bas-relief semi-circulaire, demi-lotus avec boutons pendants des piliers anciens (fig. 9), qui, peu à peu, évolue (fig. 10 et 11) et subit l'influence du chapiteau à turban (fig. 12). A l'époque classique, les animaux adossés surmontant les colonnes sont remplacés par de véritables soutiens étroits et longs, courbes à la base et souvent couverts de sculptures (Ajanta, etc., fig. 5-13-14-15). C'est ce soutien, sans ornement, avec une simple décoration en demi-cercles, que nous trouvons, vers la même époque, dans le sud de l'Inde, à Mavalipuram, terminant souvent une colonne reposant sur un lion (fig. 8). Il évolue peu à peu dans l'art dravidien, se simplifiant d'abord, puis, de la partie arrondie, sortent (xie siècle) des coins qui s'allongent, se compliquent et se trunsforment progressivement en pendentifs à fleurs (fig. 16). Un autre type de soutien existe à l'époque classique; un peu plus tardif que le premier, semble-t-il, il se voit surtout à Ellora; c'est une simple pierre très peu épaisse, plate et allongée (fig. 11 et 12).

Les colonnes de l'époque classique sont fort diverses. Il semble que les architectes aient, en quelque sorte, joué avec tous les éléments qui se trouvaient à leur disposition (chapiteaux, colonnes, piliers, soutiens employés sous toutes leurs formes) et les combinaisons les plus étranges se rencontrent. Des colonnes sortent souvent d'une haute base en forme de pilier (fig. 13); fréquemment aussi, un tronçon de colonne est encastré entre deux morceaux de piliers; des colonnes présentent la forme carrée des piliers (fig. 14); parfois les deux chapiteaux, à turban et à corbeille, sont superposés, une colonne étant censée jaillir d'un pilier avec chapiteau (fig. 15). Par opposition, dans certaines façades d'Ellorà, nous trouvons des rangées de simples piliers carrés sans chapiteau ni base, surmontes de soutiens plats et minces, simplicité qui

n'est pas sans caractère, mais qui vient peut-être de ce que la caverne n'a pas été terminée. De ces piliers simples aux colonnes-piliers les plus compliquées de forme (fig. 15) ou d'ornementation (anneaux et cannelures droites et en spirales, fig. 5 et 6), tous les intermédiaires, toutes les fantaisies se rencontrent.

Dès les plus anciennes cavernes, deux plans différents s'opposent, destinés, l'un à l'habitation des moines, l'autre aux salles de réunion pour le culte. La première forme, sous son aspect primitif, n'est qu'une simple excavation de petite taille, carrée ou rectangulaire, à plafond plat, autour de laquelle s'ouvrent les cellules des moines. Bientôt, cette caverne s'agrandit ; des colonnes soutiennent la partie supérieure ; la caverne s'orne, au fond, d'un sanctuaire et, du côté opposé, d'un péristyle d'entrée ouvert vers l'extérieur et soutenu également par des colonnes (fig. 17). L'autre forme est une forme allongée dont la partie supérieure, élevée et courbe, semble, dans les exemples les plus anciens, supportée par des arcs de bois remplacés plus tard par des arcs de pierre qui les reproduisent exactement (Pl. II, B). Sa façade est décorée par la grande lucarne en fer à cheval dont nous avons parlé. Deuxrangs de colonnes, inclinées dans les plus anciens exemples, menent au fond arrondi de la caverne où se trouve le dagoba (Voir p. 415; fig. 18; Pl. II, B, et III, B).

Des premiers siècles de l'art de l'Inde, aucun monument non excavé, en matériaux durables, ne s'est conservé ; l'architecture de pierre ou de brique n'apparaît donc sans doute qu'assez tardivement. Avec cette architecture se pose le problème de la couverture. Les Indiens ne savaient couvrir horizontalement que des espaces très réduits et ils ne savaient pas voûter à claveaux avec joints convergents et clé de voûte, les pierres, en forme de trapèze, agissant les unes sur les autres et se contrebutant réciproquement. La couverture était donc presque tou-

jours à encorbellement, pierres ou briques posées horizontalement les unes sur les autres, chacune dépassant légèrement la précédente. Or, on ne peut couvrir, de cette façon, que des espaces étroits et la voûte qui les protège est élevée. Cette voûte peut, d'ailleurs, être masquée par un plafond de bois. Le problème de la couverture explique ainsi bien des particularités de l'architecture de l'Inde qui manie avec une grande virtuosité des moyens techniques assez rudimentaires.

Nous retrouvons dans les monuments à l'air libre, en matériaux durables, les deux formes que nous avons rencontrées dans les cavernes et qui avaient leur prototype dans l'architecture du bois : édifice carré ou rectangulaire (cella, quand les murs sont assez bas et assez éloignés; tour, quand ils sont élevés et rapprochés) ; édifice en longueur qui, plus tard, en s'allongeant encore, deviendra galerie. La cella la plus simple avec, d'un côté, une rangée de colonnes, se trouve réalisée dans le petit temple de Sâncht (v<sup>a</sup> siècle, fig. 19, et CCCVII: fig. 151) et, sans colonnade, dans le plus petit des râtha de Mavalipuram (vn<sup>a</sup> siècle), cella surmontée d'un grand toit curviligne à quatre faces (Pl. IV, A). Le monument en longueur, avec son toit curviligne terminé aux extrémités par un arc en fer à cheval, existe sous sa forme la plus rudimentaire à Chezârla et à Ter (fig. 20, et CCCVII: fig. 147).

L'édifice devient vite plus complexe. Le monument rectangulaire ou allongé s'agrandit et il est, parfois, précédé d'un porche; il est en même temps surhaussé et cella ou tour paraît jaillir au-dessus de la partie basse qui s'élargit (Pl. IV, B, et CCCVII: fig. 148, 153 et 188). Les toitures des cellas se développent et leurs étages se multiplient, décorés de réductions d'édifices en ronde-bosse, de forme carrée ou allongée (Mavalipuram, Pl. IV, A; Pattakadal; CCCVII: fig. 202, 201, 197, 187, 188, etc.). Les cellas semblent être la conséquence de la construction en pierre; les tours, tours curvilignes, celle de l'usage de la brique. En effet, la brique est plus aisément

maniable, ce qui permet de hausser l'édifice, et les briques plates multiplient encorbellements et étages, tendant ainsi à dessiner la forme curviligne. La tour est d'abord formée d'une cella surmontée d'une partie curviligne (Strpur) (fig. 23, et CCCVII: fig. 186); des réductions d'édifices en bas-relief la décorent, réductions que nous retrouvons dans les monuments préangkoriens de la même époque, au Cambodge. La forme curviligne s'accentue peu à peu et la décoration, marquant les étages multipliés, est composée alors d'ámaláka, sortes de turbans côtelés qui surmontent généralement les tours. Plus tard, cette décoration est formée de réductions de tours (fig. 24).

Tours et cellas sont réunies dans certains édifices de l'ouest de l'Inde, à la fin de l'époque classique (Pattakadal, Aihole, etc). Plus tard, la cella surhaussée deviendra l'élément essentiel de l'architecture du sud de l'Inde, la tour curviligne celui de l'architecture de l'Inde du nord. Dans le sud, la cella s'élèvera progressivement, les étages de sa toiture se multipliant ; elle se transformera ainsi en vimana, sanctuaire des temples dravidiens dont le plus célèbre est le vimana de Tanjore (xe-xie siècles) (fig. 21). Le vimana, aplati en quelque sorte, deviendra à son tour le gopura (porte d'enceinte), si caractéristique des monuments dravidiens depuis le xme siècle jusqu'à nos jours (fig. 22). La tour curviligne (çikhara) sera l'élément principal des temples de l'Inde du nord depuis le vine siècle jusqu'à l'époque contemporaine (fig. 24). Certains temples jaina ont des salles à coupoles. Au Mysore, existe un style particulier : la partie principale des temples, montée sur piédestal. a une forme presque pyramidale, à redans en étoiles, forme qui semble intermédiaire entre la tour du nord et le vimana du sud.

L'architecture de l'Inde, à son époque classique, donne naissance aux architectures de l'Insulinde et de l'Indochine. L'art de Java, dans sa première période (vuie-xe siècles), édifie surtout des cellas montées sur piédestal, à toitures en étages avec, comme amortissements d'angles, des réductions d'édifice ou de petits slapa. En Indochine, l'art Cham (Annam), l'art khmer préangkorien (Cambodge, fin du vie au ux siècles) et l'art de Dyaravatt (ancien Siam) construisent des sanctuaires en briques en forme de tours, assez analogues aux plus anciennes tours de l'Inde (Strpur). Mais alors que l'art Cham continue à se servir, pendant toute la durée de son développement, de tours isolées en briques, accompagnées parfois de petits édifices en longueur, l'art khmer évolue vite, la pierre remplaçant peu à peu la brique. Il groupe d'abord ses tours et édifie également des temples en pyramide à étages (imitation de la montagne sacrée), conception correspondante peut-être à celle de Borobudur dans l'art javanais. Bientôt, il unit les deux formes et dispose ses tours sur la pyramide, au centre et aux coins du monument (Mebon oriental, Pré Rup, Ta Keo); il multiplie alors les tours à chaque étage et les relie ensuite par des galeries. Enfin, agrandissant le temple, développant les galeries qui, ne reposant souvent plus d'un côté que sur des colonnes, peuvent être multipliées et entrecroisées sans lourdeur, réunissant ainsi les étages par des galeries en croix, y ajoutant de petits monuments isolés (tronçons de galeries montés sur piédestal), il aboutit au temple d'Angkor Vat (première moitié du xnº siècle) qui peut être considéré comme l'exemple le plus étonnant et le plus parfait de ce que peut produire l'architecture qui ne sait couvrir que par encorbellement.

#### LA DÉCORATION.

Nous retrouvons dans la décoration les deux courants qui se font jour des l'apparition de l'art de l'Inde proprement dit : art local et art importé. Nous les verrons également dans l'iconographie et dans les représentations humaines et animales. La décoration locale, dont il existe de beaux exemples à Bârhut (uº siècle avant notre ère), se compose principalement de lourdes plantes traitées en haut-relief (lotus et plantes d'où s'échappent des guirlandes pendantes), accompagnées souvent d'animaux aquatiques, etc. (Pl. V, B). A cette décoration s'oppose celle qui utilise un grand nombre de motifs venus de l'Orient hellénisé, en général anciens motifs achéménides légèrement transformés (Pl. V, C). Nous rencontrons ainsi des animaux souvent fantastiques, adossés ou alfrontés, avec parfois de courtes ailes recourbées, dites ailes orientales, représentés quelquefois cabrés et portant de petits cavaliers, des griffons, des chevaux ailés, des lions, des centaures, des hommes à queue de serpent, des chevaux cabrés en mouvement divergent devant un char de face, des atlantes, de lourdes guirlandes soutenues par des personnages, des palmettes et des merlons, etc. (liste dressée par M. Combaz).

La décoration locale domine à Bárhut; plus tard, aux portes du grand stūpa de Sánchi, la décoration importée prend une importance plus grande et les deux décorations (locale et importée) s'opposent sur les piliers des portes (Pl. V, B et C).

Dans l'art gréco-bouddhique (nord-ouest de l'Inde, de peu avant l'ère chrétienne au ve siècle environ) se rencontrent des motifs plus purement grecs, et l'un d'eux, le chapiteau d'acanthe gréco-romain portant un petit personnage bouddhique assis à l'indienne, pourrait être considéré comme le symbole de cet art, fusion de deux cultures. Ce chapiteau, ainsi que d'autres éléments décoratifs particuliers à l'art gréco-bouddhique, semble n'avoir pas pénétré dans l'art de l'Inde proprement dite. Nous ne retrouvons guère les motifs spécifiquement gréco-bouddhiques qu'au Cachemire (vme-xe siècles), dans une architecture spéciale, qui ne se maintient pas long-temps, et qui emploie les colonnes antiques et les arcs trilobés inscrits dans un triangle. L'art gréco-bouddhique, nous le verrons plus loin, a eu, sur l'iconographie et sur les représentations humaines, une influence considérable. Il n'a eu, par contre,

dans le domaine décoratif, qu'une faible action, et cette action semble avoir été plus faible encore dans le domaine de l'architecture où, fait remarquable, nous n'avons même pas eu à le mentionner.

A la période classique, les motifs décoratifs anciens sont presque tous éliminés. La décoration est surtout une décoration sculpturale. Personnages et petites scènes couvrent les façades, les soutiens d'architraves, les architraves et les piliers remplaçant les motifs empruntés à l'architecture (Pl. III).

A toutes les époques, l'étonnante imagination de l'Inde, dans le domaine décoratif, vient compenser son ignorance de certains procédés techniques d'architecture.

#### LE STOPA.

Le stûpa (Pl. II, A) est en liaison à la fois avec l'architecture et l'iconographie; c'est pourquoi nous l'étudions à part. C'est un monument foncièrement indien qui apparaît avec l'art de l'Inde et se propage avec le Bouddhisme. Il se compose d'un hémisphère de maçonnerie dressé sur un piédestal et surmonté d'une partie carrée ainsi que d'un parasol. La partie carrée, dans les stûpa de petites dimensions, est elle-même surmontée d'une corniche à gradins.

Les origines et le rôle du stàpa ont été très clairement indiqués par M. Foucher. Monument funéraire et tumulus à l'origine, il abrita les cendres du Bouddha qui furent divisées, diton, en huit parties et déposées dans buit stàpa. Plus tard. Açoka retrouva sept de ces stàpa; le huitième étant perdu dans la jungle, ses reliques furent, dit-on, refusées au roi par les nâga qui les gardaient. Açoka recueillit les cendres, les divisa et construisit pour elles un nombre considérable de ces reliquaires géants. Le rôle du stàpa s'étendit ainsi: il servit d'une part à abriter les cendres des saints personnages; d'autre part, à défaut de cendres, d'autres reliques du Bien-

heureux. Enfin, devenu le monument saint par excellence, il fut employé également comme monument commémoratif, marquant la place où s'étaient accomplis des miracles ou des événements remarquables et, dans les régions où la foi bouddhique était vive, mais où le Bouddha n'avait pas pénétré pendant sa dernière existence, des stapa furent érigés là où avait eu lieu, disait-on, tel ou tel játaka, événement des vies antérieures.

Les stûpa étaient de toutes tailles. Les grands stûpa (Pl. II, A) étaient souvent entourés de balustrades avec des portes destinées sans doute à écarter les influences mauvaises et à délimiter le lieu sacré où devait s'accomplir le Pradaksina (rite qui consistait à tourner autour d'un être ou d'un symbole en le tenant à sa droite pour l'honorer). Des stapa de moins grande taille, renfermant les cendres des moines, étaient groupés parfois autour du stapa principal. Dans les sanctuaires et dans le fond des édifices allongés servant de lieu de prière. étaient de petits stupa dits dagoba (Voir p. 409; Pl. II, B. et III, B). Le stapa se modifie peu à peu; il s'élève et change de forme. Dans les exemples les plus anciens, l'hémisphère est aplati, semble-t-il, et le piédestal bas (Pl. II, A). Au premier siècle de notre ère déjà, le tambour portant le stûpa s'élève sensiblement et la partie hémisphérique également. Une évolution analogue à celle du chapiteau donne progressivement à cette partie hémisphérique la forme d'une cloche s'étranglant à sa partie inférieure pendant que le tambour de base, dans certains dagoba surtout, se hausse encore (Ajanta, Pl. III, B).

Le slûpa disparatt des Indes avec le Bouddhisme, mais il continue à être en usage, Jusqu'à nos jours, dans les pays où règne le Bouddhisme du Petit Véhicule (Geylan, Birmanie, Siam, Cambodge, Laos). Là, il s'élève encore et s'effile comme les coiffures des danseuses; son aspect devient celui d'une cloche s'évasant vers le bas et se terminant, en haut, par une flèche. Dans les plus anciens exemples, stâpa et dâgoba ne sont pas ornés de sculptures; par contre, les balustrades qui les entourent sont couvertes de médaillons et de frises (Bárhut, etc.). Ailleurs (grand stâpa de Sânchi), les balustrades ne sont que la simple imitation de balustrades de bois et les bas-reliefs sont groupés sur les portes (Pl. II, A). Plus tard, les stâpa s'ornent également de scènes et de décorations: rangées de scènes superposées à la base et placées en collier (Amarāvati). Sur la base très élevée et couverte de sculptures des dâgoba de l'époque classique, se détache souvent un grand Bouddha, généralement assis à l'européenne (Ajantà, Ellorà, etc. Pl. III, B).

personal facility of the second of the secon

## CHAPITRE II

### L'ICONOGRAPHIE

Dans la plus ancienne partie de l'art de l'Inde, seule l'iconographie bouddhique nous est connue. Là encore se rencontre l'opposition de traditions locales et d'éléments importés; mais en iconographie ce sont surtout les traditions locales qui se développent à l'époque la plus éloignée et ce n'est qu'avec l'art gréco-bouddhique, peu avant l'ère chrétienne, qu'apparaît l'influence du dehors. Cette influence se maintient d'abord dans les provinces du Nord-Ouest et comme en marge de l'Inde, puis, peu à peu, elle pénètre tout le pays.

La première iconographie bouddhique, iconographie locale, nous apparaît sculptée en matériaux durables au ne siècle avant notre ère. Elle a pour trait dominant l'absence de la représentation du Bouddha. Soit difficulté à figurer un être si merveilleux, soit scrupule religieux, soit tradition ancienne, sa place est marquée par un siège vide, par l'empreinte de ses pieds, par un cheval sans cavalier; sa présence est indiquée par un parasol. Comment une conception semblable a-t-elle pu prendre naissance? Les recherches de M. Foucher sur l'iconographie bouddhique nous l'indiquent. Il semble que, très vite après la mort du Bienheureux, l'habitude se trouva prise de se rendre en pèlerinage aux lieux des quatre évenements les plus marquants de sa vie, les « Quatre Grands Miracles » : naissance et grand départ à Kapilavastu, illumination à Bodhgaya, premier sermon au parc à gazelles de Bénarès, mort à Kuçinagara. Les pèlerins

L. A.

durent emporter comme souvenir et comme relique, suivant une coutume qui se perpétue jusqu'à nos jours, de petites galettes de terre. Ces galettes portaient sans doute les quatre emblèmes : le vase à lotus de la Naissance immaculée (Pl. VI, B). l'arbre de l'Illumination (Pl. VI, D), la roue de la loi, emblème du premier Sermon (Pl. VI, E), le stûpa (tombeau, reliquaire) du Nirvana définitif (Parinirvana, mort terrestre du Bouddha) (Pl. VI, G). On plaça bientôt des adorants autour de ces symboles (Pl. VI, D à G); on en vint à considérer que ce n'était pas seulement aux symboles que les adorants apportaient leurs hommages, mais au Bouddha lui-même au moment où le miracle s'accomplissait : la scène véritable se trouvait être ainsi représentée. Comme on n'osait pas figurer le Bouddha, parfois, pour mieux indiquer sa présence, on ajouta un siège vide (Pl. VI, D et F), l'empreinte de ses pieds (Pl. VI, A) et le parasol. Ainsi furent représentées l'Illumination et la Première Prédication et, au delà des Quatre Grands Miracles, cette iconographie s'étendit vite à d'autres scènes de la dernière existence du Bienheureux. Un siège vide et un arbre (Pl. VI, D), un siège vide, accompagné d'une roue et souvent de gazelles (Pl. VI, F) désignaient facilement le Bienheureux au moment de l'Illumination et de la Première Prédication. On vit, figuration plus curieuse, une naissance sans enfant. Màya, la mère du Bouddha (Pl. VI, C), fut représentée debout ou assise sur le lotus, pendant que deux éléphants, placés en apparence au-dessus d'elle et considérés, par suite de la perspective verticale, comme étant derrière elle, aspergeaient rituellement, ainsi que l'indique la légende, le nouveau-né absent. Cette scène fut très probablement mal comprise et, comme l'absence de l'enfant et la perspective verticale donnent l'impression que c'est Maya elle-même qui est aspergée par les éléphants, ainsi fut représentée plus tard Laksmi, la déesse brahmanique, épouse de Vianu. Le grand Départ (Pl. VI, A) du bodhisattva quittant sa famille pour se rendre dans la solitude fut figuré par un cheval sans cavalier au-dessus duquel est élevé un parasol et dont les pieds, comme le précise la légende, sont soutenus par des divinités. Lorsque le bodhisattva, arrivé dans la solitude, reçoit les adieux de son écuyer et de son cheval, nous voyons écuyer et cheval se prosterner devant l'empreinte des pieds du Bienheureux (Pl. VI, A).

Ainsi s'établit toute une iconographie dont certains symboles sont peut-être d'antiques symboles de l'Orient proche adoptés et transformés par l'Inde et le Bouddhisme (CCCL). Cette iconographie eut-elle une influence hors de l'Inde sur les religions non bouddhiques? C'est peu probable. Il est cependant troublant de voir l'art byzantin représenter si fréquemment, sous le nom d'Hetimasie, l'adoration par les anges du trône vide où prendra place le Sauveur pour le Jugement dernier.

Mais si on n'ose représenter le Bienheureux dans son existence dernière, on n'a pas le même scrupule à le figurer dans ses existences précédentes. Cette facilité, jointe au goût de l'art ancien de l'Inde pour les représentations animales, explique la fréquence, dans l'art indien qui a précédé l'ère chrétienne, des j'âlaka, merveilleuses histoires où le bodhisattva, souvent sous une forme animale, a accumulé les actes de charité et de bienfaisance envers toutes les créatures (Pl. IX, A).

A cette iconographie s'oppose l'iconographie gréco-bouddhique qui ose figurer le Bouddha lui-même et crée ainsi des représentations nouvelles. Comme nous le verrons plus loin, l'art gréco-bouddhique, unissant l'art grec et les sujets religieux indiens, se développe depuis le milieu du 1<sup>er</sup> siècle avant l'ère chrétienne, semble-t-il, dans le Gandhâra et le Kaptça, au nord-ouest de l'Inde et au sud-est de l'Afghanistan actuel. La première représentation du Bouddha, — le fait est presque certain, bien que la question soit encore discutée — appartient à l'art gréco-bouddhique. Le Bouddha est vêtu du vêtement monastique traité comme une toge (Pl. VII, A); il porte les signes de perfection du monarque universel ou du grand rénovateur religieux et diverses autres marques de beauté : ses oreilles sont allongées, un petit cercle en relief (urna) se trouve entre ses sourcils, etc. On n'osa pas représenter un être si merveilleux le crane rasé, comme le voulaient les textes ; le Bouddha, les cheveux tressés en ondes, eut une haute coiffure entourée d'un lien et formant chignon. Plus tard, sous l'influence de l'art de Mathura, semble-t-il, la coiffure rituelle en boucles fut presque partout adoptée; elle remplaça la coiffure en ondes, dont la forme générale, mal comprise, se maintint cependant. Comme certains textes précisaient que le crane du bodhisattva était bien développé, ce chignon devint alors une protubérance cranienne, l'asnisa, attribut du Bienheureux qui persista dans tout l'art bouddhique sous des formes diverses, surmontée parfois, mais plus tardivement, et surtout en Indochine, d'une flamme.

Le Bouddha n'est pas toujours figuré, comme on le croit parfois, assis à terre, les jambes repliées (Pl. X, B); cette attitude, dite « assise à l'indienne », n'est qu'une position de repos, position propice à la méditation, attitude intermédiaire entre l'attitude débout qui amène la fatigue et l'attitude couchée qui dispose au sommeil. Le Bouddha est fréquemment représente debout et, à l'époque d'Ajantà surtout, assis « à l'européenne » sur un siège (Pl. III, B), les genoux écartés. Cette dernière posture, qui semble être l'attitude royale des monarques asiatiques, paraît avoir été adoptée par les Scythes et, par eux, avoir atteint l'art religieux bouddhique. On la retrouve dans l'art de Dvàravatt (ancien Siam) et à Java.

La position des mains du Bouddha (mudră) a une valeur symbolique: méditation quand les mains reposent sur les genoux (Pl. X, B), argumentation quand la main droite est levée index et médius réunis, charité quand elle est pendante, paume en dehors (Pl. III, A); la main qui s'avance, ouverte, doigts levés, paume en dehors, écarte toute crainte; la prédication est symbolisée par les mains rapprochées qui font « tourner la Roue de la Loi », et l'Illumination par la main droite, paume en dedans, touchant terre, car, au moment de devenir Bouddha, le Bienheureux prit la terre à témoin.

L'art gréco-bouddhique représente le bodhisattva convert de bijoux, la face ornée de moustaches comme les seigneurs scythes. Un autre type de bodhisattva, qu'il convient de signaler ici, existe dans l'art de Mathura, art spécifiquement indien qui se développe dans le nord de l'Inde, parallèlement à l'art gréco-bouddhique. Ces bodhisattvas, datés par une inscription du début du règne de Kaniska, remplacent le Bouddha qu'on n'osait pas encore représenter après l'Illumination. On s'est demandé si cette figuration n'était pas la première représentation du Bienheureux, représentation qui serait ainsi antérieure à l'apport grec et foncièrement indienne (Pl. VII, B). En effet, l'aspect général de ces bodhisattyas est celui des figures typiquement indiennes de l'art de Mathura : face ronde. formes plantureuses, traitement indien de l'étoffe. Le crane est lisse avec un chignon en colimaçon, ce qui est particulier. Par contre, la disposition du drapé est très analogue à celle qu'on trouve sur certaines figures de bodhisattvas de l'art gréco-bouddhique ; le nimbe qui existe souvent paratt, malgré sa décoration spéciale, être un apportétranger, et l'appellation de bodhisattva montre une hésitation tenace à représenter le Bouddha après l'Illumination. Ce n'est donc pas l'École de Mathurà, semble-t-il, qui, la première, osa enfreindre l'ancienne défense. Ces représentations, plutôt qu'un modèle, ont des chances d'être une première répercussion, répercussion indirecte, de l'art gréco-bouddhique sur l'art de l'Inde proprement dit. Elles seront d'ailleurs remplacées, une cinquantaine d'années plus tard, dans l'art de Mathura même, par des personnages copiés sur les figurations gréco-bouddhiques.

L'expansion des arts de l'Inde se trouve presque tout entière

tracée par l'expansion des représentations plastiques du Bouddha. Deux figurations différentes paraissent assez vite diverger.
Le Bouddha, l'épaule droite découverte, existe en ronde-bosse
dans le sud de l'Inde, dès les premiers siècles de l'ère chrétienne,
à Amaravatt (Pl. VII, C), et l'étoffe dont il est vêtu est encore
lourde, avec de larges plis réguliers. Nous le rencontrons plus
tard, à Ceylan; là, l'étoffe est plus mince et les plis, qui ont
été conservés, se sont multipliés. Le plus bel exemple de ces
Bouddhas est peut-être celui de Dông-duong, en Annam (ancien
Champa) qui paraît être une importation cinghalaise (Pl. VII,
D). Le Bouddha, l'épaule découverte, existe également,
semble-t-il, au début d'un des plus anciens arts de l'Indochine,
celui de Dvaravatt (Siam).

La représentation du Bouddha, les deux épaules couvertes, a une fortune plus étonnante encore et paraît peu à peu influer sur la figuration précédente et la remplacer parfois. C'est le Bouddha, les deux épaules couvertes, que nous rencontrons le plus souvent dans l'art gréco-bouddhique; nous le voyons pénétrer dans l'art du nord de l'Inde, pendant la seconde partie du style de Mathura, vers l'an 50 de Kaniska, etatteindre le sud de l'Inde dès l'époque d'Amaravati (100-100 siècles) où il figure en général sur les bas-reliefs de ce style. Ce Bouddha se hiératise et se stylise dans le nord de l'Inde tout en gardant son harmonie; debout, son vêtement, soutenu par les avantbras baissés, retombe des deux côtés du corps régulièrement et l'encadre ; les plis ne sont plus que de légers reliefs en demicercles séparés les uns des autres, dessinant des courbes sur une étoffe mince et transparente qui moule le corps (époque gupta, Pl. VII, E); ce drapé existe également dans l'art grécobouddhique tardif et jusqu'en Chine, au T'ien-long-chan. Bientôt, les plis de l'étoffe disparaissent totalement. Le Bouddha peut paraître tout d'abord nu, car l'étoffe n'est plus qu'une mousseline transparente et comme mouillée qui adhère au corps. A partir des ve vie siècles, les Bouddhas dans l'Inde sont toujours ainsi figurés, qu'ils soient debout, assis à l'européenne, ou assis à l'indienne (Ajanta, Bengale, etc.) (Pl. III, A et B) jusqu'à la disparition du bouddhisme dans ces régions.

Dans la première période de l'art javanais (vine-xe siècles), le Bouddha est vêtu de cette même étoffe, si mince qu'elle est presque invisible, mais une de ses épaules est découverte ; il présente souvent un aspect gras, aux contours un peu mous (Candi Mendut, Bôrôbudur, etc.), qui l'apparente à la sculpture bouddhique des plus anciennes cavernes d'Ellora. Un autre aspect de la sculpture bouddhique javanaise est plus nerveux (Candi Sari, etc.) et se rattache, semble-t-il, à l'art du Bengale. Dans l'art ancien qui se développe au Siam, à partir du vie siècle probablement (art de Dvaravati), le Bouddha est figuré assis à l'européenne ou, plus souvent, debout, sous sa forme gupta, vêtu d'une étoffe transparente encadrant le corps; sa physionomie présente un caractère spécial, ethnique peut-être. C'est un Bouddha apparenté à celui de Dyaravati. mais hanché, que nous rencontrons, assez rarement d'ailleurs. dans l'art préangkorien (Cambodge, fin vie siècle-ixe siècle). La période suivante de l'art khmer semble ignorer la figuration du Bouddha et c'est seulement, croyons-nous, vers le début du xue siècle (Phimai, etc.), que nous revoyons le Bouddha, souvent vêtu de bijoux et sous une forme presque khmère, puis dépouillé et avec une légère influence de Dyaravati, enfin transformé, les yeux fermés, avec ce sourire mystique de l'art du Bàyon qui transfigure les visages. Cette expression des Bouddhas, puis des bodhisattvas, semble en partie s'expliquer par une influence du dehors particulièrement forte, influence nettement marquée sur les Bouddhas dont le prototype est celui que M. Commaille trouva au Bâyon. Au Siam, avec l'influence Thai, un aspect nouveau du Bouddha apparaît; les arcades sourcilières sont marquées de deux traits convexes, la bouche est étroite, les coins sont relevés, etc. Bien des écoles diverses seraient à signaler dans cet art, où le Bouddha debout continue, jusqu'à nos jours, à être encadré par son vêtement qui, de moins en moins bien compris par l'artiste qui le copie, arrive à n'être parfois plus qu'une simple feuille métallique plate (Pl. VII, F).

Dans le nord, la figure du Bouddha trace le chemin par lequel l'art se propage vers la Chine, à travers les oasis de l'Asie centrale, suivant l'ancienne route de la Soie qui contourne les hauts plateaux du Tibet. Cette route de terre fait pendant à la route de mer qui, au sud, va vers la Chine par l'Insulinde et l'Indochine. Nous voyons en Chine, dès l'époque des Wei, un type bouddhique complètement transformé et hiératisé. Les plis concentriques épais et comme en escalier de ces sculptures se retrouvent au Champa (actuel Annam) et même sur un exemple découvert en Insulinde, sans que nous nous rendions compte si ce drapé vient directement de l'Indeou s'il a passé par la Chine. Plus tard, les plis souples et séparés, en relicí sur l'étoffe mince, qui caractérisent l'art gréco-bouddhique tardif et l'art gupta se retrouvent identiques en Chine, au Tien-long-chan. Cette seconde vague d'influence semble amener des figures du style d'Ajanla jusqu'à Yun-kang où on les rencontre quelquefois, au Tienlong-chan où on les voit souvent et jusqu'au Japon, à Hôryôji. dont les peintures ont, par leur style et par bien des détails, des rapports souvent frappants avec celles d'Ajanta. Les plis concentriques et les petits plis desséchés devenus mécaniques se perpétuent en Asie Centrale, au Tibet et au Japon. En Asie Centrale, selon la position géographique, nous voyons, dans les figures du Bouddha, prédominer l'influence de l'Inde ou celle de la Chine; en ce dernier cas, la face du Bouddha s'arrondit et les plis du vêtement se durcissent. Plus tard, au Tibet, dans les personnages bouddhiques, ce même aspect chinois lutte et se mêle à l'aspect indien nerveux et frêle, desséché également, venu du Bengale par le Népůl.

La possibilité de représenter le Bouddha a, tout naturelle-

ment, une forte répercussion sur l'iconographie des scènes où il figure. Leur composition se trouve ainsi presque entièrement renouvelée par l'art gréco-bouddhique. Nous voyons, au moment de la naissance, Mâyâ, la mère du bodhisattva, debout, hanchée, un bras levé au-dessus de sa tête tenant la branche de l'arbre du jardin Lumbini (Pl. X, A) - c'est l'attitude même de certaines figures de Barhut et de Sanchi (Pl. XVI, A) - pendant que l'enfant, maintenant représenté. jaillit miraculeusement de son flanc vers les dieux prêts à le recueillir; le cheval du Grand Départ porte son cavalier; le trône de l'Illumination et celui du premier sermon ne sont plus vides; l'art gréco-bouddhique nous montre même le Bouddha mourant, couché sur le côté droit, entrant dans le Parinirvana. Des scènes nouvelles s'ajoutent aux scènes anciennes transformées. Un curieux personnage, le porteur de foudre, Vajrapâni, accompagne souvent le bienheureux. La difficulté de figurer le Bouddha n'entravant plus la figuration des scènes de sa vie dernière et l'art gréco-bouddhique n'ayant pas, comme l'art de Barhut et de Sanchi, le goût du naturalisme et des représentations animales, les jataka sont plus rares.

L'art d'Amaràvatt (sud de l'Inde, ne-ive siècles après Jésus-Christ) présente un bien singulier phénomène: la rencontre des deux iconographies. Les scènes où le Bouddha n'est pas représenté ont la chance d'être, en général, antérieures à celles où il figure, mais il est un temps où les deux iconographies coexistent. Il semble que les anciens scrupules et les habitudes anciennes luttent pour se maintenir. Sur le même bas-relief se voient, contigués, une scène où le Bouddha figure et une autre où le trône est vide; après plusieurs scènes où le Bouddha est représenté, sur la même pierre, est une scène où sa présence est seulement suggérée; ailleurs, sur deux bas-reliefs distincts, des groupements identiques de personnages

appartenant à la même scène se pressent en un cas autour du Bienheureux, dans l'autre cas autour du trône inoccupé. L'hésitation de l'iconographie ancienne qui se refusait à figurer la scène de la mort terrestre du Bouddha se maintient : malgré l'iconographie gréco-bouddhique et parmi des scènes où le Bouddha est présent, sa mort est symbolisée par le stapa

Cependant la forte personnalité de l'École d'Amaravati se marque dans son iconographie : aux données des deux iconographies plus anciennes s'ajoutent bien des détails particuliers.

L'iconographie bouddhique se développe dans l'art d'Ajanta où. M. Foucher l'a indiqué, les scènes s'assemblent par lieux où elles se sont déroulées et non dans l'ordre chronologique de leur succession. Mais dans l'art d'Ajanta, bien qu'il s'agisse de scènes religieuses et exception faite des grands bodhisattvas, l'ambiance suggérée est celle de la littérature et du théâtre sanskrits contemporain et non celle des conceptions bouddhiques.

Au moment où le bouddhisme disparaît dans l'Inde, c'est au nord-est, vers le Bengale, que son iconographie se maintient le plus longtemps et se développe. Les personnages adossés à des stèles et de curieux Bouddhas parés nous font suivre la transformation des sujets et la multiplication des divinités sous l'influence du Grand Véhicule et du Tantrisme. C'est cette iconographie du nord-est qui, par le Népâl, gagne le Tibet.

...

A l'iconographie bouddhique et à l'iconographie jaina que nous n'avons pas voulu traiter pour ne pas alourdir cet exposé et qui multiplie surtout les tirthamkara d'un même type conventionnel, s'oppose l'iconographie brahmanique.

Le sacrifice védique, nous l'avons vu, ne suppose pas de représentations de divinités. La valeur de ses cérémonies réside dans la récitation parfaite des textes et dans l'exécution rituelle du sacrifice en un lieu chaque fois nouvellement consacré; elle ne nécessite ni architecture, ni figuration divine.

Les premières statues de tendance brahmanique que nous connaissons, paraissent être des divinités secondaires : yaksa, yaksini, dont les plus anciens exemples semblent dater du n° siècle avant notre ère. Les grandes divinités de l'hindouisme n'apparaîtront que sensiblement plus tard. Nous ne savons si des images antérieures existaient, qui ne sont pas parvenues jusqu'à nous, ou si leur absence doit être attribuée à ce que leur culte est plus tardif qu'on ne le croit généralement ou encore si, comme pour le Bouddhisme, un scrupule religieux empêchait leur représentation.

Lelinga (phallus), traité d'abord d'une manière naturaliste, aux Indes comme en Indochine, apparaît avec l'art de Mathura, et la figure qui l'accompagne se rattache au style des bodhisattvas du même art et des images de Çiva qui ornent le revers des monnaies scythes. C'est seulement avec l'art gupta (ivevº siècles?) que nous voyons représenter d'une manière fréquente les grandes divinités hindouistes : Visnu et ses avatars, Civa, etc. Ces représentations ont la douceur et l'harmonie de l'art bouddhique contemporain. La sculpture et la peinture indiennes, nous le verrons plus loin, ont évolué et, à chaque moment de cette évolution, des divinités de religions différentes ont été figurées de manière si semblable qu'on a pu les confondre quand des attributs très nets ne les distinguaient pas. Les représentations brahmaniques participentainsi à la douceur bouddhique répandue sur toute la première partie de l'art de l'Inde et c'est seulement à la seconde période de l'époque classique, vers les vue-vue siècles, que l'ambiance particulière des religions hindouistes paraît se marquer dans l'art, tendance correspondant à la régression du bouddhisme. L'art conserve son harmonie, mais une grandeur nouvelle remplace la grâce d'Ajanta. Des figures de grande taille, plus hiératiques, sont isolées sur des fonds dégagés. Ainsi sont représentés les avatars de Visnu et Çiva sous ses diverses formes, dansant le Tandava (Pl. XV), sortant du linga, etc.

Vers la fin de l'époque classique et aux époques qui soivront, la tendance à la grandeur et à la violence deviendra mouvement, frénésie, parfois même sadisme et goût du terrible. Cette tendance se développera surtout dans le sud de l'Inde (art dravidien) et au Tibet sous la forme du Bouddhisme influencé par l'hindouisme tantrique. Une scène permet de suivre cette évolution : c'est celle où Visnu, provoqué par l'impie qui affirme que le dieu ne saurait être partout, sort, sous la forme d'un homme-lion, de la colonne que frappe cet impie et le déchire. A Ellorà, vers le vue siècle, dans la caverne des avatars, Visnu, en qui force et équilibre sont unis, attaque l'impie qui a un mouvement saisissant de flexion souple dans le recul violent. Plus tard, nous verrons Visnu saisir l'impie, le déchirer et faire sortir les entrailles de son corps.

A cette tendance en correspond une autre, opposée, qui, dans le nord de l'Inde surtout, multiplie les scènes érotiques les plus osées et les figures d'un charme raffiné et parfois précieux. Ainsi l'iconographie dessine les deux tendances, grace parfois mièvre et violence frénétique, qui se forment dans l'art de l'Inde après l'harmonie de l'époque classique.

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

## CHAPITRE III

# LA SCULPTURE ET LA PEINTURE

En sculpture et en peinture, les deux courants, déjà signalés plusieurs fois, style local et style importé, se retrouvent et, fait assez remarquable, les deux formes d'évolution rencontrées existent toutes deux.

On se souvient que, dès le début de l'art indien proprement dit, au style local s'opposent, en architecture et en décoration, des apports extérieurs, d'abord copiés servilement, puis assimilés et mélés aux traditions locales; l'art gréco-bouddhique venu plus tard n'ayant qu'une influence très réduite. Au contraire, en iconographie, le courant local apparaît et se maintient seul dans la première période et c'est l'art gréco-bouddhique, dont l'action a été presque nulle en architecture et en décoration, qui introduit ensuite toute une iconographie nouvelle, iconographie qui se constitue d'abord en marge de l'art de l'Inde, puis que ce dernier assimile.

Ce double mouvement existe en sculpture et en peinture. Comme en architecture et en décoration, des le début du véritable art indien, un style importé s'oppose au style local, style importé d'abord rare et sans communication avec le style local (animaux surmontant les colonnes d'Açoka), mais qui, plus tard, se mêle à lui (portes de Sanchi), l'ensemble demeurant cependant foncièrement indien. Ensuite, comme en iconographie, l'art gréco-bouddhique plaque artificiellement le style hellénistique sur des sujets indiens, puis se développe parallèlement

à l'art de l'Inde, séparé de lui, enfin s'indianise progressivement (drapé). L'art indien, de son côté, sans rien perdre de son originalité, assimile l'art gréco-bouddhique, s'en nourrit, le transforme jusqu'à le faire disparaître en l'intégrant à lui.

La plus ancienne période de l'art indien proprement dit (Pālaliputra, Bhājā, Bārhut, Bodhgayā, Sānchi, Kārlī, École de Mathura, etc., me siècle avant Jésus-Christ au me siècle de notre ère) montre un naturalisme très marqué. Ce n'est pas la copie du réel jusque dans ses petits détails, pittoresque desséchant qui enlève grandeur, harmonie, vitalité, et qui indique la décadence ; c'est, au contraire, le naturalisme de certains arts jeunes qui simplifie les formes, demeure éloigné du hiératisme comme de l'harmonie et de l'équilibre parfait pour rester en rapport étroit avec l'existence de chaque jour. Ni allongement des figures, ni composition très étudiée ou mesurée, mais un sens aigu de la vie, un goût de conter des histoires, un contact direct avec le réel, un élan qui n'est jamais violent, un amour immédiat et simple pour tous les étres (Pl. IX, A, et Pl. VI). Plus qu'une provocation sexuelle, c'est une sensualité diffuse et détendue que paraissent exprimer les formes féminines très accentuées et non idéalisées qui caractérisent la première époque de l'art de l'Inde (Pl. XVI, A).

Ce naturalisme est l'apport local foncièrement indien. Il s'exprime dans les œuvres qui semblent les plus anciennes : petites têtes en terre cuite trouvées à Pâ/aliputra (Pl. VIII, A), rares statues en ronde-bosse, bas-reliefs de Bhájā, médaillons anciens de Bârhut (Pl. IX, A), animaux en bas-relief des colonnes d'Açoka (Pl. VIII, B), etc. L'art importé, rare et en complète opposition avec l'art local, existe sur ces mêmes colonnes sous la forme des animaux en ronde-bosse qui les surmontent, animaux conventionnels, dont les plus remarquables sont les lions hiératiques, stylisés, académiques et froids venus

de l'Orient hellénisé, etc. (Pl. VIII, B). Après cette première opposition, le courant local prédomine. Les plus anciens has reliefs se plaisent à conter des récits avec une naïveté qui n'est pas sans charme (Pl. IX, A) : les plans ne sont pas superposés; les acteurs d'une même scène sont de taille très variée sans nécessité esthétique et sont souvent vus sous un angle différent. C'est le jaillissement d'une observation directe qui tente de s'exprimer sans s'embarrasser d'une logique trop stricte : les personnages sont nombreux, les scènes parfois encombrées, l'auteur semble avoir trop à dire.

Peu après (médaillons de Bodhgaya, ancienne partie des sculptures de Sanchi et surtout frises et certains médaillons de Barhut), un progrès technique apparaît qui amène bientôt à une véritable perfection. Les sculpteurs peuvent avoir mattrisé très vite leur technique, mais cette rapidité même paraît indiquer plutôt une influence du dehors, influence toujours latente qui semble, en ce temps, avoir agi plus sur la technique que sur les motifs. Ce qui frappe surtout, ce ne sont pas les quelques motifs nouvellement importés, c'est la sûreté des attitudes de trois quarts, l'aisance soudaine avec laquelle le sculpteur exprime un naturalisme direct et vigoureux.

La perfection acquise se marque davantage encore sur les portes du grand stûpa de Sâncht (105 siècle avant l'ère chrétienne?), point culminant peut-être de la première période de l'art de l'Inde (Pl. II, A, Pl. V et Pl. VI). Lâ, l'apport du dehors est beaucoup plus net, mais il est assimilé. De nombreux motifs importés (animaux fantastiques signalés plus haut et motifs décoratifs) (Pl. V, C) viennent se mêler, avec aisance, aux motifs plus particulièrement indiens (Pl. V, B). L'admirable génie animalier, déjà sensible à Bârhut, se maintient ainsi que le goût de conter, mais une composition plus savante équilibre les scènes.

L'apparence des personnages est foncièrement indienne : torses toujours nus, drapé indien plissé sur le devant, colliers plats et, chez les bommes, turban orné d'un bouffant sur le côté (bouffant que nous verrons surmonter le front dans les arts, plus tardifs, de Mathurä et d'Amaravati), pendant que, chez les femmes, de nombreux anneaux ornent les jambes et les bras (Pl. XVI, A).

Le naturalisme de l'art ancien de l'Inde se perpétue en s'accentuant, à Kârli et dans l'art de Mathurà (187 au mº siècle de notre ère). Les formes féminines sont plus plantureuses encore, leurs hanches plus larges et un vêtement transparent, qui semble laisser certaines figures nues, augmente l'impression de franche sensualité (Pl. XV, B). Les figures de l'art de Mathurà, en grès rose, ont des têtes rondes où se voit souvent un curieux sourire figé qui fait songer au sourire éginétique grec (Pl. VII, B). L'art de Mathurà, dans sa seconde période, reçoit des influences diverses.

Dans tous les arts que nous venons de voir, l'impression générale est nettement indienne. Par opposition, l'art gréco-bouddhique semble, au moins au premier abord, plus grec qu'indien. Cet art, nous l'avons vu, s'étend depuis la seconde partie du 1<sup>er</sup> siècle avant notre ère probablement, jusqu'au ve siècle après Jésus-Christ, dans le nord-ouest de l'Inde et dans le sud-est de l'Afghanistan actuel, parallèlement aux arts de l'Inde : art de Mathurà dans le nord et art d'Amaravati dans le sud. Il continue des traditions hellénistiques assez mal connues, traditions restées peut-être vivantes dans les petits royaumes qui se sont succédé entre l'Asie Mineure et l'Inde après la conquête d'Alexandre.

A première vue, l'art gréco-bouddhique semble plaquer une esthétique et un répertoire hellénistique sur des sujets bouddhiques (Pl. VII, A, et Pl. X). L'opposition avec l'art ancien de l'Inde (Sáncht, Mathurà, etc.) est autant une opposition de style, comme le traitement des visages par exemple, qu'une différence de costume. Au drapé de Sáncht traité à

l'indienne, avec chute d'étoffe sur le devant, drapé qui laisse toujours le torse nu et qui s'accompagne de bijoux spéciaux ; colliers, anneaux de chevilles, et turban chez l'homme, etc., s'opposent le drapé gréco-bouddhique de style hellénistique qui couvre parfois tout le corps, d'autres coiffures et d'autres bijoux. L'art gréco-bouddhique, pour celui qui ne croit pas en la valeur absolue de l'art grec, apparaît ainsi d'abord comme un art décadent, sans originalité, maître d'une ancienne technique dont la vie s'est retirée, et qui répète des poncifs académiques, froids et compassés, que la religion bouddhique ne parvient pas à réchauffer. Comment, pour un esprit non prévenu, pourrait-il soutenir la comparaison avec l'art de l'Inde proprement dit, si plein d'une intense vitalité et qui semble en communion constante avec ce qu'il représente.

Mais le problème est loin d'être aussi simple. Parallèlement aux grandes statues, souvent trapues et maladroites (Pl. VII. A) et aux bas-reliefs de schiste qui ont, généralement, le style froid que nous venons de décrire (Pl. X.) existe, tout au moins dans la seconde partie de l'art gréco-bouddhique, une sculpture de petite taille en stuc qu'ont révélée les récentes fouilles de Hadda (extrême sud-est de l'Afghanistan) et de Taxila (nord-ouest de l'Inde) (Pl. VIII, C et D). De ce style, se dégage une fantaisie qui paratt jaillir. Les têtes sont moulées. les corps sont sculptés sur place ; certains drapés sont liés à l'art grec tardif, mais reviennent à la beauté du drapé du ve siècle avant l'ère chrétienne; certaines têtes sont proches des modèles hellénistiques - plusieurs évoquent des Socrate - mais avec une intensité nouvelle ; d'autres têtes font songer à l'art français du xme siècle (Pl. VIII, C) sans qu'une influence paraisse possible, mais, au moyen age comme dans l'art gréco-bouddhique, le même apport grec semble avoir été revivifié par une religion en pleine vigueur. Les recherches de M. Hackin et de Mile Hébert, actuellement en cours, font découvrir les prototypes hellénistiques d'où sont

nées les figures de Hadda et de Taxila. Les têtes qui évoquent des Gaulois, des Socrate, des Christ, n'ont pas été inventées par l'art gréco-bouddhique, elles n'ont pas été créées par une observation directe, ce sont des modèles hellénistiques transformés, mais une force et une jeunesse nouvelles ont été infusées en eux. Si les invasions ne l'avaient pas tué, l'art gréco-bouddhique serait sans doute devenu, comme le croit M. Grousset, un art particulier, proche de celui de l'Inde, mais, cependant, détaché de lui et également différent de l'art hellénistique qui lui avait donné naissance.

L'évolution de l'art gréco-bouddhique est difficile à saisir; ce n'est pas l'évolution normale d'un art qui a son enfance, son âge mûr et sa vieillesse. Importé du dehors, c'est sous une forme déjà décadente qu'il apparaît tout d'abord, rajeunissant peu à peu, semble-t-il, sous l'influence de l'Inde. Peut-être suit-il également de loin certaines inflexions de l'art gréco-romain. Seuls, quelques détails comme le traitement de l'étoffe qui, nous l'avons vu en étudiant l'évolution du Bouddha, devient de plus en plus mince et de plus en plus souple, permettent de classer les œuvres.

A son tour, l'art gréco-bouddhique exerce une double influence que l'iconographie nous a déjà permis de tracer et que nous retrouverons plus loin, en étudiant le hanchement indien. L'influence de l'art gréco-bouddhique se propage, d'une part à travers l'Asie Centrale vers la Chine ou le Japon, d'autre part dans l'Inde, et au delà, par la route maritime, vers l'Insulinde et l'Indochine.

L'art de Mathura semble être le premier à recevoir l'influence gréco-bouddhique. Nous avons cru discerner cette double vague d'influence à l'époque de Kaniska, influence indirecte dès le début du règne de ce roi, sur les bodhisattvas très indiens par le style et par le traitement de l'étoffe (Voir p. 421), puis, une cinquantaine d'années plus tard, copie souvent maladroite d'œuvres gréco-bouddhiques. Vers cette dernière date, les sculptures de rois nagu, dont le Musée Guimet possède un exemple, paraissent unir au naturalisme ancien une harmonie grecque : formes plus sveltes et élan nouveau. L'art de Mathura semble recevoir également une influence scythe visible dans des statues de rois debout, aux vêtements lourds qui s'évasent vers le bas, aux pieds chaussés de bottes, pointes en dehors et opposées, ainsi que dans des statues analogues, assises sur un siège, genoux écartés, posture royale qui deviendra celle des bouddhas « assis à l'européenne ».

C'est plus tard seulement que l'influence gréco-bouddhique apparatt, dans le nord de l'Inde, à la fois dominante et totalement assimilée dans l'art dit gupta, qui réagit peut-être sur l'art gréco-bouddhique tardif. Les figures, surtout celles des Bouddhas (Pl. VII, E), semblent être le résultat direct d'une évolution de l'art gréco-bouddhique; le nimbe est devenu très grand et s'est couvert de décorations; le traitement des veux. des arcades sourcilières et des lèvres, est celui de l'art grécobouddhique transformé, et il se maintiendra dans tout l'art classique de l'Inde; le drapé, étoffe mince avec plis en relief, paratt se rattacher au drapé gréco-bouddhique, malgré des différences dues surtout à la différence des étoffes. Mais si, par tous leurs détails, ces figures s'apparentent à l'art gréco-bouddhique, leur style est tout autre. Elles se sont totalement indianisées. Nous pouvons, pour chacun des éléments, tracer son origine, mais l'ensemble a une harmonie nouvelle et vivante. Harmonie, mesure, équilibre semblent être les caractères dominants de ces œuvres, caractères qui n'excluent ni la souplesse. ni la vie, ni le traitement vigoureux et fin des traits du visage.

Parallèlement au développement de l'art gréco-bouddhique aux confins de l'Inde et, dans le nord de ce pays, de l'art de Mathură suivi de l'art gupta, existe, dans le sud, l'art d'Amarăvati (u\*-1v\* siècles environ) (Pl. IX, B, et XVI, C). Divers styles semblent se succéder dans cet art qui garde, cependant, une grande unité.

Par sa position dans l'évolution de l'art de l'Inde, l'art d'Amaravatt est un art de transition, mais il n'a rien de l'aspect factice que donnent en général les tendances diverses artificiellement mêlées; les éléments qui paraissent tout d'abord contradictoires s'unissent en lui d'une manière intime pour former un des arts les plus beaux et les plus personnels que l'Inde ait produits. Le naturalisme ancien se maintient, mais il semble affiné (Pl. IX, B); un sens nouveau du mouvement, entraînant toutes les figures, est très marqué, tendance peut-être locale, car nous la retrouverons dans le sud de l'Inde, après l'harmonie de la période classique. Plus tard, semble-t-il, l'harmonie grecque assimilée enveloppe et équilibre la souplesse, presque acrobatique, des figures féminines et assure une étonnante composition aux médaillons et aux sculptures diverses où personnages nombreux et tendance au mouvement existent toujours. De plus, le charme et la grace de l'époque qui vient (art d'Ajanta) commencent à se faire sentir dans l'allongement et la fluidité des formes où les marques de beauté féminines demeurent très accentuées et même provocantes (Pl. XVI, C).

Ilest difficile, dans l'état actuel des recherches, de suivre l'évolution de l'école d'Amaravatt. D'après M. Jouveau-Dubreuil, ce qui, dans cet art, est le plus personnel, le mouvement lié au naturalisme, les physionomies aux traits très accentuées, l'iconographie où le Bouddha n'est jamais représenté, nous donnent un premier style; les sculptures plus harmonieuses, mieux composées et plus calmes, seraient plus récentes. Nous devons citer à part, sans pouvoir encore leur donner une place exacte, des sculptures moins parfaites et peut-être relativement tardives, au relief très peu accentué.

L'art d'Ajanta (ouest de l'Inde, principalement, vers le vie siècle) est représenté (Pl. XI-XII-XIII-XIV) par les pein-

tures des cavernes 1, 2, 16 et 17 d'Ajanta, auxquelles on peut joindre les fresques de Bagh et de Stgiriya et auxquelles se rattuchent des peintures plus anciennes d'Afghanistan, ainsi que par des sculptures à peu près contemporaines (sculptures d'Ajanta, principalement dans les cavernes 19 et 26, sculptures de Deogarh, d'Aihole, etc.). L'art d'Ajantà, art créateur, semble unir les deux courants du nord et du sud. L'harmonie, la sérénité, l'équilibre du style gupta du nord, qui paraissent inaugurer l'époque classique, sont liés à la souplesse, à la grâce, au fléchissement de l'art d'Amaravati, mais les marques de beauté féminine sont moins accentuées, et une détente flexible s'insinue dans les figures. L'ancien naturalisme, qui reste en contact étroit avec le réel, et le mouvement en coup de vent se sont peu à peu effacés. A leurs places s'affirme une ambiance raffinée et idéalisée de contes de fées. L'étude des caractères généraux de ces peintures sera d'ailleurs reprise plus loin et nous ne pouvons entreprendre ici de définir les divers styles qu'un examen approfondi des fresques de cette époque permettrait de dégager.

L'art d'Ellorà et d'Elephanta (Pl. XV.) qui se retrouve dans d'autres cavernes de l'onest et dans d'autres régions de l'Inde, continue celui d'Ajantà; il est peut-être même contemporain de ce dernier par ses œuvres les plus anciennes. Dans son ensemble, il présente des tendances hindouistes qui s'opposent aux tendances bouddhiques de l'art qui l'a précédé. C'est, nous l'avons vu en iconographie, un art qui reste harmonieux, mais où la grâce d'Ajantà devient puissance. De grandes figures se dressent sur un fond dégagé et la petite taille des personnages secondaires augmente encore la stature des personnages principaux. Le surhumain entre dans le domaine de l'art. De nombreux exemples nous montrent cette grandeur liée à l'harmonie et qui n'exclut pas la souplesse (Voir p. 428); les plus remarquables sont peut-être les sculptures d'Ellorà (caverne des Avatàrs et de Râvana ka khat) (Pl. XV) qui présentent

une admirable union de tension et de détente et parfois le même mystérieux sourire (sérénité et amour pour tous les êtres?) des bodhisattvas d'Ajantà. Il faut citer également la trimarti et certaines figures des cavernes d'Elephanta, etc., ainsi que l'art contemporain de Mavalipuram (vnº siècle) (rocher sculpté couvert de bas-reliefs et bas-relief des râtha aux figures élancées, froides, d'un aspect particulier).

Pour tracer, en les résumant à l'extrême, au delà de l'époque étudiée dans le présent volume et qui s'arrête ici, les prolongements des tendances signalées et les grands courants d'influence qui se dessinent, il nous a paru plus frappant de suivre tendances et influences dans des exemples particuliers. Le Bouddha et d'autres représentations iconographiques nous ont permis de donner un premier aperçu de ces lignes d'évolution; nous les reprendrons dans l'examen de la position hanchée et nous les résumerons dans le chapitre sur l'évolution de l'art de l'Inde.

### EVOLUTION DU TRIBHANGA.

Un exposé comme celui que nous venons de tenter risque de trop insister sur la diversité très réelle des différentes époques de l'art indien et de ne pas assez montrer l'unité qui, malgré tout, les relie. Nous allons donc ici, parallèlement à l'étude entreprise plus haut de l'expansion des figures du Bouddha, essayer de suivre une des attitudes les plus caractéristiques des représentations plastiques de l'Inde : la triple flexion (tribhanga).

Cette attitude paraît marquer la souplesse unie à l'équilibre, souplesse tantôt provocante, tantôt sensuelle seulement, tantôt détendue et lassée; elle semble symboliser ce qu'il y a de voluptueux et d'ondoyant dans l'art de l'Inde et nous la voyons se maintenir depuis la naissance de l'art indien proprement dit jusqu'à nos jours (Pl. XVI).

Dès le début de la sculpture indienne ancienne, à Bărhut, le tribhanga est fréquent. Il paraît lié au naturalisme décrit plus haut, à une impression de santé et de contact direct avec la vie, aux formes opulentes et accentuées des corps féminins qui semblent s'épanouir et s'offrir même, en toute simplicité, sans provocation ni coquetterie. Ce hanchement se maintient à Sâncht (Pl. XVI, A), à Kârlî, et correspond à toute la première iconographie bouddhique; il est particulièrement marqué, avec une tendance très nette vers l'appel sexuel, dans certaines statues de l'art de Mathurâ (Pl. XVI, B).

L'attitude de la figure fémine hanchée qui, un bras levé audessus de sa tête, saisit une branche, existe à Bârhut et à
Sânchi où elle joue un rôle décoratif important sur le côté des
portes (Pl. XVI,A); l'art gréco-bouddhique va la reprendre
pour représenter Mâyâ, la mère du futur Bouddha, au
moment de la naissance (Pl. X, A). C'est ainsi que le hanchement, formant triple flexion, pénètre l'art gréco-bouddhique
et se trouve représenté en style grec. Mais il est beaucoup
moins fréquemment employé que dans l'art du nord ou du sud
de l'Inde. Dans la seconde partie de l'art de Mathurâ, l'influence
grecque paraît donner aux corps hanchés des rois nâga une
harmonie, un élancement et un essor nouveau.

A Amaravati, la triple flexion, particulièrement accentuée, est constante. Le hanchement ne semble pas seulement une détente, mais un mouvement provocant; jambes croisées et hanchement exagèrent la finesse de l'appui du corps à terre, l'évasement et l'élancement de la ligne des jambes, l'ampleur des hanches (Pl. XVI, C). Ainsi se retrouve, dans le tribhanga, la tendance au mouvement de l'école d'Amaravatt liée au naturalisme ancien avec une provocation plus marquée et une harmonie et un élancement nouveaux dans les figures.

L'harmonie gupta unie, dans l'art d'Ajantà, à la grâce d'Amaravatt, donne une triple flexion moins accentuée sur des formes idéalisées, moins opulentes, où une détente nouvelle, fléchissante, — lassitude abundonnée — est liée à l'équilibre d'un repliement sur soi-même (Pl. XIII et XIV). Nous tenterons plus loin, à propos des rapports entre la peinture et la littérature au temps d'Ajantà, de dégager tout ce qu'exprime cette triple flexion à une des plus belles époques de l'art de l'Inde.

Dans l'art d'Ellorà et d'Elephanta, l'évolution déjà indiquée donne au hanchement moins de grâce et plus de force, tout en lui conservant son équilibre (Pl. XV).

Plus tard, dans le sud, les figures, un peu froides d'abord, se dessèchent assez vite avec un goût de violence et de mouvement. Le Civa dansant montre ces tendances nouvelles en gardant son équilibre ; ailleurs, c'est une surcharge de décoration : animaux cabrés, etc. Dans cette évolution, le triple mouvement s'exagère, se tend, devient parfois un simple hanchement sans flexion qui se durcit vite (Pl. XVI, D). Dans le nord, au contraire, c'est la souplesse qui domine, dans les scènes érotiques des temples surtout, en une triple flexion marquee, mais qui, cependant, est douce et gracieuse. De ces figures (Bhuvanecvara, Konarak, Khajuraho), se dégage un charme profond (Pl. XVI, E), mais leur grandeur a disparu et elles tendent à devenir mièvres. Bientôt elles se figent et se pétrifient ; le triple mouvement, svelte et gracieux, se durcit avec elles comme les bijoux, qui ne tombent plus d'après les lois de la pesanteur, mais dessinent des lignes de décorations. C'est ce tribhanga qui, par le Népâl, pénétrera au Tibet où il se maintiendra jusqu'à nos jours.

Comme l'image du Bouddha, la triple flexion va nous montrer les lignes d'expansion de l'art de l'Inde. Vers le nord, nous trouvons le tribhanga gupta et celui d'Ajantà en Asie Centrale, à Dandan-Uiliq (CCCVII, fig. 283), en Chine au T'ienlong-chan, au Japon à Hōryūji. Transformé et plus tardif, nous le rencontrons sur les figures de tendance indienne de Touen-houang, aux confins de la Chine. Svelte et durci, plus tardif encore, il pénètre au Népâl et au Tibet. Dans toutes ces régions d'Asie centrale et du Tibet où nous voyons, aux influences gréco-bouddhiques attardées, se mêler la triple influence de la Perse, de la Chine et de l'Inde, le tribhanga marque l'apport indien, accompagne le style indien et se propage ainsi avec certaines vagues d'influence jusqu'en Chine et au Japon.

Sur la route maritime, le tribhanga indique également l'influence de l'Inde. Il marque aussi, — et ceci est particulièrement important, — par sa disparition, la réaction des influences locales. Ces arts, en s'éloignant des prototypes indiens qui leur ont donné naissance, rejettent peu à peu les figures hanchées et multiplient les figures droites et hiératiques. Cette évolution se retrouve dans tous les arts de l'Insulinde et de l'Indochine, plus ou moins accentuée et plus ou moins rapide suivant la force créatrice personnelle de chacun d'eux. Les styles les plus anciens emploient également des figures droites, mais, comme l'art de l'Inde, ils les encadrent généralement de figures hanchées; plus tard, les figures hanchées, contraires aux tendances locales, sont rares ou disparaissent complètement.

A Java, la différence entre les deux grandes périodes est très nette; dans la première (art de Java central, vuie-xe siècles), le triple mouvement est constamment représenté et le lien avec l'art de l'Inde souligné par la ressemblance de la figure hanchée du Candi Pavon (Java) et de la Ganga hanchée de Besnagar (Inde) (CCCVII, fig. 177); dans la seconde (Java oriental, vuie-xve siècles) les figures droites et hiératiques sont particulièrement fréquentes, et le hanchement devient exceptionnel.

Dans l'art de Dvaravatt (ancien Siam), les figures bouddhiques, venues de l'art gupta, présentent le tribhanga dans les Bouddhas de Prei Krabas trouvés au Cambodge, mais qui se rattachent à l'art ancien du Siam. Assez vite, ces figures tendent à la frontalité. Le hanchement parfois se maintient cependant, maladroit, exagéré, comme ne répondant plus aux exigences profondes de l'art qui l'emploie, même sur des sculptures de style brahmanique qui paraissent copiées sur des statues préangkoriennes, hiératiques et droites, du Cambodge.

Dans l'art khmer proprement dit, l'évolution est plus rapide encore. Seules, les statues de petite taille, statues féminines principalement, qui semblent être les plus anciennes de l'art préangkorien, sont nettement hanchées, et ce'hanchement est déjà un hanchement durci dont le mouvement ne se propage pas à travers le corps. Dès les grandes statues entourés d'un arc de soutien de l'art préangkorien (vnº siècle), le hanchement n'est presque plus perceptible et les statues khmères deviennent droites et hiératiques, observant la loi de frontalité, aspect qu'elles garderont à travers tout l'art khmer où la triple flexion est ainsi presque inconnue. Nous trouvons là un exemple frappant d'influences indiennes vite rejetées par un art très personnel.

## CHAPITRE IV

## ÉVOLUTION DE L'ART DE L'INDE

En réunissant les diverses lignes d'évolution que nous avons suivies successivement, l'art de l'Inde se présente à nous de la manière suivante.

Avant l'art indien proprement dit et la civilisation indienne (transmigration, évasion du Samsara, bouddhisme, etc.), à l'époque préaryenne, se développe, dans la vallée de l'Indus, un art (Mohenjo-Daro et Harappa) qui semble se rattacher au grand groupe susien et sumérien (Pl. I) : cités importantes, cachets nombreux, sculptures, poteries, bijoux, etc.

C'est vers le me siècle avant l'ère chrétienne qu'apparaît l'art indien proprement dit. Son apparition brusque vient peut-être du passage du bois aux matériaux durables, mais il semble n'avoir pas un très long passé. A un art local s'opposent les apports du dehors. L'art local est représenté, en architecture, par la construction imitant le bois (colonnes octogonales sans chapiteau ni base, lucarnes en fer à cheval, corniches à gradins et balustrades, etc.) (Pl. II); en sculpture, par un naturalisme plein de verve qui simplifie les formes et reste en contact direct avec le réel (Pl. VI; VIII, A; IX, A); en iconographie, par une iconographie bouddhique où les symboles (Pl. VI) et les représentations de jâtaka (Pl. IX, A) sont constants, mais où le Bouddha n'est pas représenté (Pl. VI); en décoration, par de lourdes plantes aquatiques en haut relief, fleurs épanouies et fleurs à guirlandes pendantes,

(Pl. V, B). L'art importé introduit en architecture le chapiteau en cloche (Pl. VIII, B) et les animaux adossés; en sculpture, une technique parfaite et des animaux fantastiques traités parfois d'une manière froide et académique; en décoration, des motifs divers : lions, griffons, guirlandes, palmettes, etc. (Pl. V, C). Ces deux courants paraissent d'abord séparés, puis unis, l'aspect général demeurant foncièrement indien (Pl. VI). Aux portes du grand stûpa de Sâncht, sur des piliers, les deux décorations se rencontrent (Pl. V, B et C) et, sur un autre pilier du même ensemble représentant les cieux superposés, alternent les deux architectures : palais aux colonnes octogonales sans chapiteau ni base, surmontées d'une corniche avec lucarnes en fer à cheval et palais aux colonnes à chapiteaux persépolitains en cloche, surmontés d'animaux adossés (Pl. V, A).

En architecture, l'union des deux courants paraît être réalisée dans la caverne de Kârli (1<sup>er</sup> siècle de notre ère?) (fig. 3). Le courant local et son naturalisme se maintient dans la sculpture de l'école de Mathurà.

Parallèlement à l'art de Mathurà se développe, dans le nord-ouest, l'art gréco-bouddhique (1et siècle avant Jésus-Christ au ve siècle de notre ère?) qui, plus hellénistique qu'indien (Pl. VII, A; VIII, C et D; X), illustre tout d'abord des sujets bouddhiques par des poncifs hellénistiques d'Asie (Pl. VII, A; X) et s'oppose à l'art foncièrement indien, vivant et direct, de Sâncht, de Kârlt et de Mathurà; mais une jeunesse nouvelle semble progressivement s'infuser en lui et tendre vers la constitution d'un art autonome (Pl. VIII, C et D). L'apport étranger apparaît, en iconographie, avec la création d'un type du Bouddha (Pl. VII, A) qui entraîne la création d'une iconographie nouvelle où le Bouddha figure et où sa mort même est représentée.

L'influence de l'art gréco-bouddhique semble avoir été presque nulle dans le domaine de l'architecture et de la décoration, sauf sur le court style du Cachemire. En sculpture, en peinture aînsi qu'en iconographie au contraîre, cette influence paraît avoir été considérable. L'art gréco-bouddhique s'étend sur une partie de l'Afghanistan actuel d'où, plus tard, il gagnera l'Asie Centrale. Dans l'Inde, sculpture et iconographie gréco-bouddhiques pénètrent d'abord l'art de Mathurà (nord de l'Inde), puis l'art d'Amaràvatt, influence diffuse; plus tard, dans l'art gupta du nord (Pl. VII, E), se continue l'influence plus directe; cette influence est un ferment nouveau que reçoit l'art de l'Inde sans rien perdre de sa personnalité.

Parallèlement à l'art gréco-bouddhique et à l'art de Mathura, bien que, peut-être, dans son ensemble, un peu plus tardif que ce dernier, se développe, dans le sud, l'art d'Amaravatt (11-11/22 siècles; Pl. IX, B, et XVI. C). C'est un art où les diverses tendances anciennes se mèlent, où les diverses iconographies coexistent, où l'idéalisation des figures d'Ajanta commence à se faire sentir, où un sens étonnant du mouvement surgit. Mais ces tendances si diverses forment un ensemble homogène, original, vivant et profondément indien.

Cependant, l'architecture et la décoration évoluent. Les stupa et les dagoba s'élèvent; leurs parties hémisphériques prennent peu à peu la forme d'une cloche; leur surface se couvre de sculptures (Pl. III, B). Le chapiteau s'étrangle (fig. 4); les motifs décoratifs se transforment.

L'art dit a classique » est d'abord représenté, sorte de prélude, semble-t-il, par les figures bouddhiques (gupta) (Pl. VII, E), issues, quant à leurs éléments, de l'art gréco-bouddhique, mais qui présentent un aspect général indien où dominent l'équilibre, l'harmonie, la souplesse et la sérénité (v\* siècle?).

L'art de l'Inde, à cette époque, ne reçoit guère d'influences du dehors; il tend à se refermer sur lui-même, à s'épanouir, à agir vers l'extérieur. Dans une première période du style classique (que nous avons nommée art d'Ajantà) s'unissent, en peinture comme en sculpture (Pl. XI-XII-XIII-XIV), l'harmonie gupta et la grâce sinueuse d'Amarâvatt. Le naturalisme a disparu; une détente nouvelle s'est insinuée et la représentation de la vie journalière a fait place à une ambiance idéalisée de contes de fées. Les Bouddhas ne sont plus couverts que d'une étoffe mince et transparente, sans plis (Pl. III, A).

Plus tard, en succédant à l'art d'Ajanlà, une seconde période de l'art classique, que nous avons désignée sous le nom d'art d'Ellorà (vme-xe siècles?) (Pl. XV) présente un aspect nouveau. L'accent devient plus brahmanique que bouddhique; l'harmonie et la souplesse demeurent, mais la puissance remplace la grâce; le surhumain apparaît; les personnages principaux grandissent et se présentent sur un fond dégagé. Une sculpture analogue, mais où les figures sont plus élancées et plus froides, existe dans le sud, à Mavalipuram.

L'architecture et la décoration ontévolué: grandes lucarnes ornées, corniches à kûdu, chapiteau à turban, soutiens d'architraves allongés, colonnes et piliers où une étonnante fantaisie multiplie les combinaisons d'éléments (fig. 5 à 8 et 10 à 15); des bas-reliefs représentant des scènes remplacent souvent d'anciens motifs décoratifs. Les édifices construits en matériaux durables apparaissent: cellas de pierres carrées ou allongées (fig. 19 et 20) ou tours de brique (fig. 23) qui se développent et se haussent.

Au sud, la cella se hausse encore (vimâna) (fig. 21), puis s'aplatit (gopura) (fig. 22) et l'architecture aboutit à une sécheresse, à une surcharge progressive. Au nord, la tour, accompagnée d'édifices plus petits, s'élève et sa ligne s'infléchit (fig. 24), puis se dessèche. En sculpture et en iconographie, la froideur de Mavalipuram se maintient dans le sud, puis cède devant la violence, la frénésie, la tension, les lignes accentuées qui se durcissent (Pl. XVI, D); cependant qu'au nord (Pl. XVI, E), à la grandeur succède une grâce un peu

mièvre (scènes érotiques, etc.), grâce qui se dessèche à son tour et se pétrifie au Bengale, puis au Népâl et au Tibet. Les invasions musulmanes font naître et se développer un art indo-persan dont nous n'avons pas à parler ici. Le terrible et le violent, qui se sont introduits dans la littérature et dans diverses formes religieuses, trouvent leur réalisation en art dans certains aspects du style dravidien du sud, dans les tendances tantriques du çivaïsme du nord et dans le bouddhisme tibétain influencé par le tantrisme.

De grands courants d'influences se dessinent vers la Chine au sud par la route maritime, au nord par la route de la Soie. Les arts de la route maritime semblent naître d'un apport indien dont ils se dégageront assez vite : art de Dvaravati (ancien Siam), continuant surtout les traditions bouddhiques gupta, art khmer (ancien Cambodge) qui s'individualise rapidement, art du Champa (ancien Annam), art javanais qui semble lié au style des anciennes cavernes d'Ellora et au style du Bengale. Ces arts agissent les uns sur les autres, et les influences s'entre-croisent. Partout, c'est la même évolution plus ou moins rapide et accentuée. Ces arts s'individualisent vite et deviennent autonomes ; ils s'éloignent de l'art indien. se hiératisent, perdent de leur perfection, de leur grace et de leur beauté en abandonnant le hanchement, symbole de l'Inde, mais gagnent une vie et une vigueur nouvelles en entrant davantage en contact avec les traditions locales. Dans l'art du Champa, les styles de Dông Duong et les styles tardifs s'opposent, semble-t-il, au style de Mi-son. Dans l'art khmer, bien que l'évolution soit continue, l'art angkorien contraste déjà avec l'art préangkorien et, à l'époque du Bàyon (fin du xno siècle), un art moins parfait se tourne vers l'observation de la vie locale. A l'art de Java central (vine-xe siècles) s'oppose l'art de Java oriental (xme-xve siècles), avec sa décoration particulière et ses figures de profil apparentées aux Wayangs. A Dváravatt, l'évolution est semblable, bien que

moins sensible, l'invasion des Thaïs, qui étend son influence autour du Siam, créant, à partir des xme-xve siècles, un art différent, continuation des traditions précédentes transformées, qui se dessèche et se répète sous des formes à peine dissemblables en Birmanie, au Siam, au Cambodge et au Laos.

Cependant, par le nord, en suivant la route de la Soie, l'action de l'art gréco-bouddhique transformé atteint peut-être la Chine des Wei. L'influence de l'art greco-bouddhique tardif et de l'art gupta, puis les influences d'Ajanta s'étendent en Afghanistan et se propagent, sans aucun doute possible, un peu plus tard, en Chine, où elles transparaissent à Yun-kang et à Long-men et dominent au Tien-long-chan. L'influence d'Ajanta s'exerce également sur l'Asie Centrale et le Tibet et gagne Horvuit, au Japon. Cependant, en Asie Centrale, se croisent et se mêlent, avec les survivances gréco-bouddhiques. les triples influences de l'Inde, de la Perse et de la Chine; l'art tend à prendre un aspect autonome, mais ne se maintient pas, semble-t-il, au delà du xe siècle. Au Tibet, au contraire, ce sont des œuvres tardives (peintures surtout et bronzes), qui nous montrent d'anciennes influences indiennes et chinoises auxquelles certains aspects persans viennent peut-être se mêler. L'action de l'Inde, qui s'exerce plus sur les personnages que sur les fonds, présentent des vagues d'influence successives : art d'Ajanta, art du Bengale, miniature rajpute, et les traditions les plus anciennes, celles d'Ajanta, se maintiennent, étonnamment fidèles, presque jusqu'à nos jours, frigorifiées en quelque sorte en cet étonnant pays.

## CHAPITRE V

## L'ESTHÉTIQUE INDIENNE, LES FRESQUES D'AJANTA ET LE THÉATRE SANSKRIT

En achevant cette étude sur l'art de l'Inde, nous voudrions tenter de saisir certaines particularités de son génie en étudiant, à l'apogée de cette civilisation, les rapports de son art avec la littérature qui lui est contemporaine.

Nous allons ainsi essayer de dégager les liens qui existent entre les fresques d'Ajanta et la poésie ainsi que le théatre sanskrit. Cette poésie et ce théâtre sont surtout liés à la peinture, et c'est au début de l'époque dite « classique » que cette union paralt surtout marquée; or, il existe justement, de cette époque, un ensemble de peintures heureusement conservées, dans les cavernes 1, 2, 16 et 17 d'Ajanta. Certaines de nos observations s'étendront certes dans le domaine de l'art au delà d'Ajantà et ne s'appliqueront pas seulement au théâtre sanskrit classique, Mais c'est surtout dans les fresques d'Ajanta, aussi bien dans la composition des scènes que dans le traitement des personnages isolés, que nous trouverons l'union de l'équilibre et de la sérénité harmonieuse, classique en quelque sorte, avec la souplesse et une étonnante fluidité des lignes, union de contraires à la fois très accentués et intimement mélés, qui est peut-être la marque distinctive du génie de l'Inde (Pl. XI-XII-XIII et XIV).

On rencontre également cette opposition et cette union en musique. En face d'une armature rigide et de règles strictes qui construisent les modes, indiquent les notes sur lesquelles

L. A.

on doit appuyer ou qui sont supprimées et précisent les ornements nécessaires pour chaque ambiance, de nouvelles prescriptions rétablissent la souplesse. Certaines notes doivent être supprimées à la montée, mais on peut passer sur elles légèrement à la descente; il existe plusieurs manières d'arriver sur telle ou telle note; ailleurs, on a le choix entre plusieurs fantaisies ou plusieurs ornements. Ainsi se rétablit la fluidité de la ligne musicale.

La langue littéraire, le sanskrit, nous présente un phénomène analogue. C'est un système de construction fort élabore et les racines ont une grande importance, racines que les préfixes et suffixes viennent habiller d'une manière très stricte. Il est difficile de rencontrer une langue plus rationnelle, plus rigoureuse, plus construite. Tout semble d'abord organise pour donner à l'esprit le maximum de satisfaction dans l'équilibre intellectuel. Mais, enveloppant cette construction, apparaissent les règles d'euphonie destinées à l'assouplir. Les mots se déforment suivant ce qui les précède et ce qui les suit; les voyelles qui se rencontrent se mélent, se transformant ou s'allongeant; des mots se réunissent ainsi. La phrase devient continue, soulignée par le rythme chantant des longues et des brèves; duretés et coupures brusques ont disparu. La ligne. ici encore, est devenue fluide et souple; le squelette demeure, mais, le recouvrant, telle une chair vivante, est la sonorité de la phrase flexible.

Il en est de même dans les peintures d'Ajantà. Les scènes, admirablement composées ne sont pas séparées les unes des autres par ces implacables lignes droites qu'on rencontre souvent dans les fresques italiennes, à l'Arena par exemple. Entre une scène et celle qui suit, pas de scission; elles communiquent et, tout d'abord, il se dégage pour le visiteur une impression de confusion; le mur, d'une extrémité à l'autre, semble couvert par une scène unique aux trop multiples person nages. Comme la longue ligne musicale, assouplie par les possibilités

diverses parfois laissées au musicien, comme la longue phrase du sanskrit rendue continue par les mots qui s'unissent selon les règles d'euphonie, le long espace de muraille ne forme qu'un seul ensemble sans coupure. Mais celui qui sait voir s'aperçoit vite que les scènes se referment aussi sur ellesmêmes, qu'elles se distinguent non par leurs limites - elles n'en ont pas - mais par leurs centres (PL XI et XII). Les personnages principaux sont groupes et des personnages secondaires les encadrent. Le hanchement permet de clore chaque scène sans brutalité (Pl. XI, en haut à droite). La porteuse d'un chasse-mouches en queue de yak (Pl. XII en haut, à gauche) peut ainsi, par son triple mouvement et son visage tourné vers les personnages principaux de la scène, rumener le regard vers le centre de la composition. Ailleurs (même scène, sur la droite), la fin d'une scène est marquée par un couple, entre des colonnes, qui équilibre les groupes. Un personnage de dos (Pl. XII en bas, à gauche) sépare deux compositions superposées et dirige l'attention vers les personnages principaux de l'ensemble dont il fait partie. Configues souvent, mais tournées d'un autre côté, d'autres figures commencent la scène suivante. Aucune répétition mécanique, une fantaisie qui n'exclut pas la composition et un étonnant balancement des personnages. On passe sans difficulté, par un mouvement continu, d'une scène à une autre dont les éléments viennent se grouper autour d'un centre nouveau. Ainsi, en peinture comme en musique et comme dans la langue, nous retrouvons l'équilibre composé de chaque partie et la souplesse sans heurt de l'ensemble.

Au théâtre, les groupements sont également très étudiés et le passage d'une scène à une autre très souple. Aucun théâtre n'est plus plastique que le théâtre sanskrit du temps d'Ajantà. Il est consacré presque tout entier à la peinture de l'amour et c'est lui qui peut nous permettre, non de comprendre les histoires représentées sur les murs des cavernes, mais de sentir l'ambiance qui s'en dégage, ambiance si différente de celle de l'art qui précède, ambiance de vie idéalisée, raffinée et amoureuse qui se retrouve au théâtre. La pièce sanskrite est divisée en un assez grand nombre d'actes et chacun d'eux, dans sa plus grande partie, n'est en général qu'une longue scène plastique, un groupement heureux, immobile, comme un tableau vivant dont les personnages s'entretiendraient entre eux : première rencontre, scène d'amour, souffrance de l'abandonnée qui est surprise à peindre l'image du bien-aimé (Ratnavali, acte II), héros ou héroîne, malade d'amour, soigné par le confident ou par la suivante (Cakuntalà). Le héros et le bouffon son confident d'une part, l'héroïne et sa confidente d'autre part, s'équilibrent souvent. Parfois, l'un de ces groupes, caché, épie l'autre (Våsavadattå, acte IV : Çakuntalå, acte III). Il semble que l'auteur ait voulu qu'un harmonieux ensemble de personnages reste un long moment sans bouger devant les spectateurs. Dans la plus connue des pièces sanskrites, Cakuntalà, sept scènes principales, scènes plastiques, correspondent aux 7 actes: rencontre du roi et de Cakuntală; conversation du roi et de son confident ; maladie d'amour de Cakuntalà que le roi, caché, découvre, et sa guérison; départ de Cakuntalà et ses adieux; entrevue de Cakuntală et du roi qui ne la reconnaît pas; regret du roi qui se souvient de Cakuntala devant son portrait; rencontre du roi et de Cakuntală, la malédiction étant dissipée.

Dans le théâtre sanskrit, l'action et les scènes de mouvement sont, le plus souvent, rejetées dans un prologue où elles ne sont que contées et, pour passer d'un lieu à un autre et du prologue au groupement plastique, quelques pas des acteurs suffisent.

On le voit, le théâtre présente à la fois un accenttres marqué sur la composition des groupes qui se maintiennent immobiles longtemps (scènes plastiques) et une extrême souplesse dans le passage d'une scène à une autre. On saisit le rapportavec la composition des fresques, rapport qui fait songer à une influence du théâtre sur la peinture ou de la peinture sur le théâtre.

Ce sens plastique du théâtre sanskrit se fait jour également dans les stances descriptives. Des stances en vers parsément le texte et sont très souvent consacrées à décrire la beauté de l'héroïne et du héros, leurs attitudes ou leurs jeux (Çakuntală, acte I, acte III, etc.). Parfois, c'est avant leur entrée en scène que les personnages sont ainsi dépeints. Nous sentons bien que ce qu'évoquent ces stances, ce sont les attitudes souples et raffinées des fresques. Le théâtre sanskrit se compose de personnages conventionnels et typiques à la fois, qui s'éloignent du réalisme et ont le charme des contes de fées ou de la comédie italienne : héros, héroine, confidente et confident. Ce dernier est également le bouffon; il est à la fois gourmand, peureux, et son cœur éclate de curiosité comme la grenade arrivée à maturité. La même ambiance et des types analogues se retrouvent dans les peintures : pas de réalisme, pas de jeu de physionomie exprimant douleur ou joie, mais des types idéalisés dans la beauté (héros et héroïne), comme dans le grotesque (nains du palais, etc.) et une technique qui se sert des lignes et des attitudes plutôt que de l'expression des visages.

A certaines peintures d'Ajantà semblent s'appliquer les descriptions de peintures que nous trouvons au théâtre, descriptions de la salle des fresques du palais qui mentionnent justement les personnages consacrés que nous venons de citer. C'est ainsi que le boulfon dit au héros: « O roi, que vos yeux » « contemplent. Sur le mur orné de la chambre intérieure de » « cristal, le roi est représenté jouant aux dés avec la reine. Là » « est Nâgavali, la porteuse de laboite à bétel; là est Prabhan-» « janika, qui balance le cori (chasse-mouches); là est le nain » « Nâgarakanthaka et voici Taparakarna le singe » (Viddhaçàlabhānjika): Ailleurs, la porteuse de chasse-mouches est décrite portant son chasse-mouches sur l'épaule; ailleurs, le bouffon parle d'une jeune femme cachée derrière les colonnes. Des descriptions nous peignent les pavillons destinés aux plaisirs, où fument les parfums d'aloès, où des guirlandes de perles sont suspendues à des colonnes (Priyadarçika, acte III) où s'abattent des colombes, où de précieuses couches sont préparées; ailleurs encore, ce sont des descriptions de scènes de danse. Sur les fresques d'Ajantà, nous voyons ces pavillons aux guirlandes de perles, le roi et la reine sur des couches précieuses (Pl. XII), la scène de danse (Pl. XII, en bas à droite), la jeune femme cachée derrière des colonnes (Pl. XII, à droite), la porteuse de chasse-mouches, son chasse-mouches sur l'épaule, (Pl. XII, à gauche), la porteuse de boîte à bêtel (Pl. XI, en bas à droite?). Au théâtre et sur les murs couverts de fresques, c'est toujours la même ambiance de conte d'amour dans un pays merveilleux et irréel.

L'importance de l'art plastique, son lien avec la poésie sanskrite et le théâtre nous sont prouvés également par la mention constante de la peinture dans ce théâtre et cette poésie. Nous venons de voir décrites ces salles ornées de fresques. Au début du« Petit chariot de terre cuite», le bouffon, gourmand, se compare, picorant à droite et à gauche, à un peintre au milieu de ses pots de couleurs. Le portrait du héros ou de l'héroine figure bien souvent au théâtre : dans un mariage, l'époux, ou l'épouse, s'il est trop éloigné pour se rendre à la cérémonie, peut être représenté par son portrait (Vâsayadattă, acte VI); c'est la vue d'un portrait qui parfois fait nattre l'amour du héros ou de l'héroine; enfin, le roi qui, par suite d'une malediction, a laissé partir Cakuntalà (Cakuntalà, acte VI) se lamente devant son image qu'il est en train de terminer et que son confident décrit, etc. Ces figurations ne sont pas des portraits dans le sens que nous donnons à ce terme ; jamais, semble-t-il, ne sont représentées des imperfections individuelles, marques personnelles qui permettent d'isoler un être particulier hors du type général auquel il appartient; c'est plutôt par la perfection même de la beauté que le héros reconnaît l'héroïne ou l'héroïne le héros.

La poésie sanskrite revient sans cesse sur la description de

la femme et cette description paratt s'appliquer aux figures féminines d'Ajantà. Elle a pris, disent les textes, aux gazelles ses yeux craintifs et mouvants qui s'allongent démesurément et sinueusement jusqu'aux oreilles, yeux aux larges pupilles, au regard oblique, protégés par de larges sourcils dont la courbure élégante est celle de l'arc; le bleu de ses yeux fait pălir celui des lotus; à côté de ses lèvres, rouges comme le fruit du bimba, le corail paraît blanc; ses cheveux sont pareils au noir bleuté du nuage, à celui de l'essaim d'abeilles et ainsi est son sexe; son teint surpasse l'or, son visage a l'éclat de la lune et aussi son corps frotté de safran; son cou a la souplesse de la conque; elle plie sous le poids de ses seins pareils à des cruches d'or renversées égalant en beauté la bosse frontale de l'éléphant, seins si proéminents qu'ils s'avancent jusqu'à lui cacher son nombril; sa taille a la souplesse du léopard : elle est si fine, qu'elle peut tenir dans le poing d'un enfant, et ses hanches, pareilles à des roues de char, sont si larges que deux bras ne peuvent les étreindre; sur son ventre sont trois plis et ses jambes ont le renflement des carquois (d'après Bhartrihari, Dandi, etc.). Cet idéal nous présente, en traits un peu exagérés et peut-être tardifs, une esthétique qui répond à celle d'Ajanta (Pl. XIII). Ces figures féminines, nous le voyons par les textes comme par les fresques, sont souvent ornées de guirlandes de fleurs et de joyaux. Leurs chevilles sont cerclées d'anneaux (nupura), la frange des ceintures à grelots s'étale sur le méplat de leurs hanches, des guirlandes de perles rehaussent le charme de leurs seins, des anneaux ornent leurs bras, des bracelets leurs poignets, des boucles leurs oreilles, un diadême leurs cheveux (d'après Priyadarçika, acte III). Ainsi leur marche est enveloppée de tintements auxquels répondent, disent les textes, ceux des guirlandes de perles suspendues aux colonnes d'or.

La souplesse et l'équilibre unis qui nous ont para être la caractéristique de la musique de l'Inde comme de sa langue, de son théâtre comme de sa composition plastique, se retrouvent encore ici dans ces figures féminines et dans leurs mouvements où souplesse, fléchissement et lassitude s'unissent à l'harmonie. Aux lianes qui se balancent au souffle du vent, dit la poésie sanskrite parlant de la femme, elle a pris la souplesse de son corps et la grace de ses gestes; sa démarche nonchalante et balancée, ralentie par l'ampleur des hanches, est celle des flamants; ses veux mouvants sont ceux des gazelles; ses bras sont des rameaux flexibles; son con, pareil à celui du pigeon, est penché de côté; ses mains se réunissent en coupe pour la salutation; sa voix est celle du kokila (d'après le Raghuvamea, VIII, 58, etc.). La lassitude de la saison chaude ajoute à sa grâce, mais « la chaleur ne produit pas, chez les jeunes femmes, une langueur si séduisante » (Cakuntală, acte III); les gouttes de sueur qui suivent la volupté des sens sont une guirlande pour elle et ses yeux mi-clos brillent, « la fatigue lui donne un aspect plus charmant encore ». Amoureuse, elle parle lentement, lentement.

C'est cette lassitude qui si facilement fait que le corps dessine cette triple flexion, ce tribhanga, que l'art indien a donné à ses plus belles figures à travers toute son évolution (Voir p. 438). Dans le tribhanga, fléchissement et équilibre sont unis. Les figures féminines d'Ajanta, par leur souplesse et leur grace nonchalante, semblent indiquer la donation de soi. la volupté et la langueur; par leur équilibre qui paraît souvent un mouvement de recul, elles expriment, semble-t-il, la pudeur qui fait se replier en quelque sorte l'être sur lui-même. Cette union des contraires qui nous paraît caractériser les plus grandes œuvres d'art et qui est ici, d'une part, élan et donation de soi, d'autre part pudeur (Pl. XIII ), nous l'avons sentie des notre premier contact avec les figures féminines d'Ajanta. Nous avons pu craindre un moment que notre imagination ne nous égare, mais les textes sont venus confirmer après coup l'impression produite ; « Mon corps, dit Cakuntala,

va en avant et mon esprit, qui n'est pas d'accord avec lui retourne en arrière » ; le roi, parlant de Cakuntalâ, précise : « l'amour ayant son essor arrêté par la retenue n'est ni montré ni caché par elle »; au sujet d'une autre jeune femme, un poète dit : « dans son corps défaillant, l'amour et la honte se font équilibre aux deux extrémités de l'âme » (Tiruvalluva), une autre est « pleine de pudeur en même temps qu'agitée par le désir ». Fuites et retours précipités, coquetterie et tendresse sont constamment exprimés par le théâtre et la poésic ainsi que par la peinture. Le regard de l'héroine est à la fois pudique et passionné, sa voix est tantôt douce, tantôt ardente; en elle sont la joie et la crainte; elle est emportée tantôt par la hardiesse, tantôt arrêtée par la modestie, tantôt stimulée par le désir, tantôt effarouchée par la crainte, Dans le « Năgânanda », si la traduction est exacte, les indications scéniques elles-mêmes soulignent ces oppositions: l'héroïne regarde le héros « avec un mélange de désir et de pudeur », « avec un mélange de joie et de pudeur » ou, en quittant la scène, elle « jette un regard à la fois pudique et passionne ».

Cette union, dans les personnages isolés, de l'équilibre et de la souplesse qui amène souvent au fléchissement du tribhanga n'exprime pas seulement l'amour charnel, même sous sa forme raffinée; nous la voyons dans les personnages volants et prosternés; nous la retrouvons dans les grands bodhisattvas de la caverne 1 d'Ajantà (Pl. XIV). Dans le fond de cette caverne, leur hanchement sert à encadrer le sanctuaire sans le borner avec brutalité, comme le hanchement des porteuses de chassemouches délimitait les scènes sans les séparer des suivantes. Ils sont hanchés vers l'extérieur, la tête tournée vers le sanctuaire, ramenant ainsi le regard vers lui. Ces figures de bodhisattvas sont proches des figures féminines, car, à l'époque d'Ajantà, les figures des deux sexes se ressemblent, nouvelle forme de l'union des contraires déjà signalée. A presque toutes les grandes époques d'équilibre artistique: Grèce du ve siècle.

xine siècle français, Renaissance italienne, art indien classique, art khmer du Bayon, etc., se retrouvent force et équilibre masculins, grâce et souplesse féminines unis dans des personnages de sexe indécis sans que ces tendances esthétiques profondes soient forcément liées à une déviation des mœurs dans le domaine sexuel. Chez les bodhisattvas d'Ajantâ, l'ampleur, l'équilibre des volumes, le traitement si large des ombres et des lumières est joint au fléchissement du tribhanga; à l'expression de sérénité des visages semble mêlée une expression de mélancolie et de tendresse profonde. Ce qui est, chez l'amoureuse, pudeur et élan unis, semble être, chez eux, le détachement complet du monde extérieur, le repliement sur soi-même dans l'équilibre et la sérénité de la méditation, intimement mélé à la compassion infinie, à la tendresse, à l'amour qui s'épand vers tous les êtres qui souffeent.

Plus tard, en littérature comme en art, nous retrouverons les mêmes tendances avec un goût pour la grandeur et aussi, bientôt, pour la frénésie et l'horreur. Kalidasa était toute grace et toute mesure; Bhavabhuti, qui vient ensuite, nous montrera déjà, dans son théâtre, des évanouissements fréquents et un goût pour le dramatique violent ; plus tard encore, lesscènes dans les lieux de crémation, les combats terribles se multiplieront. En art, les mêmes tendances se rencontrent, nous l'avons déjà indiqué, dans la scène de Visnu déchirant l'impie (Voir p. 428) : elles existent également dans l'enfer d'Angkor Vat (Cambodge. xue siècle), aux mouvements frénétiques et aux supplices variés, qui s'oppose à la douceur de l'enfer de Borobudur (Java, vme siècle); nous les voyons également dans l'art dravidien, dans les représentations de Kali, dans le tantrisme tibétain (étreintes furieuses avec la Cakti, emblèmes sanglants, crânes), etc. Peut-être ces tendances, en littérature comme en art, sont-elles analogues au goût morbide qui se développe à la fin de notre moyen âge et auquel nous devons les danses macabres et les statues des tombeaux dévorées par les vers.

## CONCLUSION

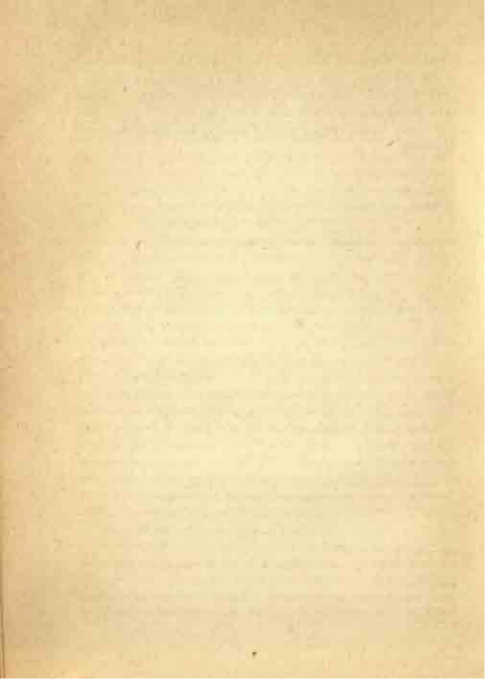
En commençant ce livre, nous avons mis en garde le lecteur contre une conception simpliste de l'indianité; nous avons dit et répété que l'Inde est, à tous égards, un chaos. Le caractère sommaire de l'exposé nous a contraint à présenter, comme beaucoup plus simples qu'ils ne sont, les faits, les problèmes, les facteurs multiples dont le faisceau constitue la civilisation indienne. Rappelons, en terminant, que ce qui donne une forme à toute cette diversité, à tout ce devenir, c'est le classicisme brahmanique.

L'imposition de cette forme à la matière « hindoue » n'a jamais été assez puissante pour créer soit de l'uniformité, soit de la tyrannie. L'emprise de la caste sacerdotale n'a pas plus étouffé les autres castes ou les sectes variées à l'infini, que la littérature sanskrite n'a entravé d'autres moyens d'expression; et l'unité du style plastique n'a été qu'un idéal, tout comme la validité de la loi écrite. La vie déborde les formules ; elle ne cesse de proliférer en frondaisons capricieuses, ainsi qu'elle perpétue des types archaïques, depuis longtemps dépassés, parmi des types plus récents, plus évolués. Il arrive à la « jeune Inde » contemporaine de tenir pour « largeur d'esprit » — entendue au sens de libéralisme — ce qui est, à vrai dire, indéfinie fécondité de génie.

La décoration, à la fois sculpturale et architecturale, des monuments illustre des procédés de composition pareils à ceux qui se manifestent dans les systèmes de religion ou de réflexion abstraite. Les documents figurés montrent partout du fouillis, de l'imagination désordonnée, mais entre des dispositifs symétriques; les théories abondent en conceptions fantaisistes, mais classées sous des rubriques auxquelles préside l'analogie. Souvent la richesse passe pour beauté, l'abondance pour vérité. Si nous préférons, nous autres, celles des œuvres où la ligne apparatt plus simple, sachons bien qu'en jugeant ainsi nous procédons en héritiers de l'esthétique ou de la logique grecques, et que, pour autant, nous nous écartons des principes, ici souverains, de l'alamkâra.

L'Inde juxtapose et coordonne sans assimiler ; de là vient que sa civilisation conserve les éléments barbares plus qu'elle ne les transforme, et les mêle aux élucubrations les plus raffinées. Elle raffole de l'art, sans jamais l'opposer à la nature, sans doute parce que la nature, là-bas, se confond avec l'art par son exubérance créatrice. La foi religieuse, la réflexion philosophique participent de l'art, parce que leur prétention n'est pas de tenir compte d'un réel indépendant de la pensée, mais d'instaurer des modes d'existence grâce à l'activité autonome de l'esprit. En aucun autre fover humain, la « vie spirituelle » ne fut aussi intense que dans cette civilisation qui n'a presque jamais eru à une âme immatérielle. Ne soyons pas trop surpris à constater que l'Inde fut non moins systématiquement jouisseuse et ennemie de la jouissance, à la façon, pourrait-on dire, de Bhartzhari : les fanatiques du renoncement ne maîtrisent les forces vitales que pour les mieux posseder, afin de gagner, grâce aux ressources qu'elles assurent si on les concentre, de prestigieux pouvoirs.

Le misérable et le richissime se coudoient, le zèle pour la plénitude et la passion du vide s'affrontent à perpétuité. Prenons-en notre parti sans reprocher à l'Inde son génie démesuré, qui, cependant, procède, nous y avons insisté, selon des « canons d'orthopraxie ». En Grèce, l'ontologie a ses limites, la nature des essences ; la logique, ses limites, celles que circonscrit la définition. Mais l'Inde se voue à l'illimité parce qu'elle opère toujours, alors même qu'elle cherche à connaître. Quand il lui arrive d'éviter l'anarchie, c'est pour avoir trouvé, dans son action même, des principes d'ordre et des garanties d'objectivité.



# BIBLIOGRAPHIE

## BIBLIOGRAPHIE GENERALE

| n* 8 (vol. III, 2), Bruxelles, 1920.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| L. Scherman, Orientalische Bibliographie (begr. v. Aug. Müller),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| Berlin, 1887, etc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ш      |
| CONTRACT SYMMEN WAS DESCRIBED TO CONTRACT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| BIBLIOGRAPHIE DE L'INDIANISME                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
| A. Bautn, Œucres, Quarante ans d'indianisms, Paris, 1914, 1917,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
| 1918, 1927.<br>E. Windscu, Geschichte der Sanskrit-Philologie und indischen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | III    |
| E. Winniscu, Geschichte der Sanskrit-Philologie und indischen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1 (44) |
| Altertumskunde, Strasbourg, 1917; Berlin et Leipzig, 1920                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
| CATALOGUES DE MANUSCRITS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| PATEL TORSE TORS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| [Voir I, sect. I, B.] Tu. Aurneur, Catalogus catalogorum, 1891, 1896, 1903                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| A. CABATON, Catalogue sommaire des manuscrits sunscrits et púlis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| de la Bibliothèque Nationale, I, sanscrits, 1907; II, phiis, 1908;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        |
| 111, indiens, indochinois et malayo-polynésiens, 1912                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | VI     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
| ENCYCLOPÉDIES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
| ENCYCLOPEDIA BRITANNICA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | VII    |
| G. Bühler, puls F. Kirlhorn, enfin H. Lüders et J. Wacker-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ****   |
| NAGEL, Grundriss der indo-arischen Philologie und Alter-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| tumskunde, Strasbourg, 1896, etc.; Berlin, 1920, etc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | VIII   |
| A THE SAME AND A STREET AND A S |        |
| PÉRIODIQUES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| Archaeological Survey of India                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | IX     |
| Bullstin de l'École Française d'Extrême-Orient, Hanol, 1901, etc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | x      |
| Giornale della Societa Asiatica Italiana, Florence, 1887, etc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | XI     |
| Hindu Thought                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | XII    |
| Indian Antiquary, Bombay, 1872, etc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | XIII   |
| Indogermanische Forschungen (Sprach-und. Altertumskunde),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| 1891, etd                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | XIV    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |

| Journal Asiatique, Paris, 1822                                                                   | XV          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Journal of the American Oriental Society, 1843                                                   | XVI         |
| Journal of the Asiatic Society of Bengal                                                         | XVII        |
| Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, 1841.                                 | XVIII       |
| Journal of the Pali Text Society, 1882                                                           | XIX         |
| Kāvyamāla                                                                                        | XX          |
| Journal of the Royal Asiatic Society of G. Britain a. Ireland.                                   |             |
| London, 1834                                                                                     | XXI         |
| Muscon, Louvain, 1881                                                                            | XXII        |
| Ostasiatische Zeitschrift, 1912                                                                  | XXIII       |
| Pandit, Bénarès, 1856.                                                                           | XXIV        |
| Revue de l'Histoire des Religions, Paris.                                                        | XXV         |
| Rivista degli Studi Orientali                                                                    | XXVI        |
| Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes                                                | XXVII       |
| Zapiski vostotchnago otdielenila imperatorskago russkago archeologitcheskago obchtchestva, 1886. | XXVIII      |
| Zeitschrift der deutschen Morgeniandischen Gesellschaft, 1845                                    | XXIX        |
| systematic near dispresentate stockermentational consumeratif reading                            | AAIA        |
| TANAMATA MARKATANA                                                                               |             |
| INTRODUCTION                                                                                     |             |
| Géographie physique.                                                                             |             |
|                                                                                                  |             |
| Mc Casanza. Ancient India as described by Prolemy, Calcutta,                                     |             |
| 1927                                                                                             | XXX         |
| A. CUNNINGHAM, The Ancient Geography of India, London, 1871,                                     |             |
| et Galcotta, 1924                                                                                | XXXI        |
| N.L. DEY, The Geographical dictionary of Ancient and Mediacoal                                   |             |
| India, Calcutta, 1899, 2º édit., Cal. Ov., séries 21, 1927                                       | XXXII       |
| J. Parvittert, Nome de villes indiennes dans la Géographie de                                    | L Contracto |
| Philimde, Soc. Ling., Paris, 27, fasc. 3, nº 83.                                                 | XXXIII      |
| J. Sion, Asie der Moussons, Paris, Colin                                                         | XXXIV       |
| Page 200 received the hard swarp (10)                                                            |             |
| Ethnographie et linguistique.                                                                    |             |
| A. Baines, Ethnography, VIII, 1912.                                                              | XXXV        |
| Census of India, 1901 at 1911                                                                    | XXXVI       |
| G.A. GRIEBBON, Linguistic Survey of India, Calcutta, 1963                                        | XXXVII      |
| A. MEILLEY, M. COHEN et collaborateurs, Les langues du monde,                                    | -           |
| Paris, Champion, 1924                                                                            | XXXVIII     |
| H.H. RISLEY, The people of India, 2" edit., Londres, 1935                                        | XXXIX       |
| G. Ruggent, Outlines of a systematic anthropology of Asia, Col-                                  |             |
| cutta, 1921                                                                                      | XL          |
|                                                                                                  |             |
| Pridravidiens.                                                                                   |             |
| # P                                                                                              |             |
| S. Konow. Munda, XXXVII.                                                                         | XII         |
| S. Lavi, Préarges et prédencidien, juillet 1929, XV.                                             | XLII        |
| J. PREYLURE, Les Udumbara, 1926, XV.                                                             | XLIII       |
| P. Street J.                                                                                     | XLIV        |
| P. River, Le groupe océanien, Soc. Ling., Paris, 27, fasc. 3, nº 83.                             | XLV         |
| W. Schnibt, Les peuples mon-himurs, 1907, X.                                                     | MINI        |
|                                                                                                  |             |

| FA. Uxnung, Wanderings. The Munda peoples, a link between                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | XIVII                                       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| Maori and Magyar, London                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | XLVIII                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |
| Demidiens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                             |
| Broce, in XXXVIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | XIAX                                        |
| 3. W. Baows, The possibility of a connection between Minune and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |
| the dradician languages, 1930, XVI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | L                                           |
| R. CALDWELL, A comparation grammar of the Dravidian or South-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 100                                         |
| Indian family of languages, 3* édit., London, 1913                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | LI                                          |
| KRUBEDY, The early commerce of Babylon with India, 1898, XXI,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | LIII                                        |
| S. Konow, Dravidian, XXXVII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 2411                                        |
| Indo-Europiens, Argens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |
| H. BRUNNHOFEN, Urgeschichte der Arier in Vorder-und Centrala-<br>zien, Lelpzig, 1893 ;— Arische Urzeit, Berne, 1910.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | LIV. LV                                     |
| A. Cannov, Let Inio-Europeans, Bruxelles et Lonvain, 1921                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | LVI                                         |
| N. K. Durr, The arganisation of India, Calcutta, 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | LVII                                        |
| S. PRIRT, Indogermanen und Germanen, Hallo, 1914.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | LVIII                                       |
| R. GAUTHIOT, Essui de grammaire sogdienne, Paris, 1914-1923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | LIX                                         |
| 5. GRIERRON et S. Konow, Indo-aryan family, XXXVII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | LX                                          |
| A. B. Kritn, Early history of the Indo-Iranians, Poons, 1917                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | LXI                                         |
| 5. Konow, The aryan gods of the Mitani people, Kristiania, 1921.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | LXII                                        |
| IN UE LA VALLES-POUSSIN, Indo-Européens et Indo-Iraniene,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                             |
| Paris, 1924                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | LXIII                                       |
| 3. Lavi, Le tokharien B, langue de Koutcha, 1913, XV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | LXIV                                        |
| A. MEILLET, Introd. à l'ét. compar, des lang. indo-eur., 5º édit.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                             |
| Paris, 1922; - Les dialectes indo-eur., 1908; - Le Tokharien,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |
| Indegermanisches Jahrb., 1914 LXV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | PEAT PEAT                                   |
| AND WAR WAR THE COLUMN                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | LXVI, LXVII                                 |
| PREMIÈRE PARTIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | LEVI, LEVII                                 |
| PREMIÈRE PARTIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | LAVI, LAVII                                 |
| PREMIÈRE PARTIE<br>L'Histoire de l'Inde en général.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                             |
| PREMIÈRE PARTIE L'Histoire de l'Inde en général. L. COURTILIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | LXVIII                                      |
| PREMIÈRE PARTIE L'Histoire de l'Inde en général. L. COURTILIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930. R. GROUSSET, Hist. de l'Extréme-Orient, Paris, 1929                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                             |
| PREMIÈRE PARTIE L'Histoire de l'Inde en général. L. COURTILIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930. R. GROUSSET, Hist. de l'Extréme-Orient, Paris, 1929                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | LXVIII                                      |
| PREMIÈRE PARTIE L'Histoire de l'Inde en général.  COURTILLIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930.  R. GROUSSET, Hist. de l'Extréme-Orient, Paris, 1929  DE LA VALLÉE-POUSSIS, L'Inde aux temps des Mauryin et des Barbares, Grecs, Scythes, Parises et Yue-tehi, Paris, 1930                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | LXVIII                                      |
| PREMIÈRE PARTIE L'Histoire de l'Inde en général. L'OURTILIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930, R. GROUSSET, Hist. de l'Extréme-Orient, Paris, 1920. L. DE LA VALLER-POUSSIR, L'Inde aux temps des Maurgus et des Barbares, Greces, Scythes, Parkes et Yue-tehi, Paris, 1930. L'E. Paragiren, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | LXVIII<br>LXIX                              |
| PREMIÈRE PARTIE  L'Histoire de l'Inde en général.  COURTILLIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930.  R. GROURSET, Hist. de l'Extrême-Orient, Paris, 1920.  DE LA VALLÉE-POUSSIR, L'Inde aux temps des Maurgus et des Barbares, Greez, Seythes, Parthes et Yue-tehi, Paris, 1930.  E. Parotyen, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.  E. J. Rayson, Ancient India, Cambridge, 1914.  — et collaborateurs, The Cambridge history of India, vol. L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | LXVIII<br>LXIX<br>LXX                       |
| PREMIÈRE PARTIE  L'Histoire de l'Inde en général.  L'OURTILLIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930, R. GROUSSET, Hist. de l'Extrême-Orient, Paris, 1920.  DE LA VALLER-POUSSIR, L'Inde aux temps des Mauryns et des Barbares, Greca, Seythes, Pariss et Yue-tehl, Paris, 1930.  E. PARGITER, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.  E. J. RAPSON, Ancient India, Cambridge, 1914.  Ancient India, Cambridge, 1922.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | LXVIII<br>LXIX<br>LXX                       |
| PREMIÈRE PARTIE  L'Histoire de l'Inde en général.  COURTILLIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930, R. GROUSSET, Hist. de l'Extrême-Orient, Paris, 1929.  DE LA VALLER-POUSSIR, L'Inde aux temps des Maurgis et des Barbares, Grecs, Seythes, Pariss et Yue-ichi, Paris, 1930,  F. E. Pargiter, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.  E. J. Rapson, Ancient India, Cambridge, 1914.  — Et cellaborateurs, The Cambridge history of India, vol. L. Ancient India, Cambridge, 1922.  V. A. Shith, The carly hist, of India, 3° édit., Oxford, 1914.                                                                                                                                                                                                                                | LXXIII<br>LXXI<br>LXXII<br>LXXIII<br>LXXIII |
| PREMIÈRE PARTIE  L'Histoire de l'Inde en général.  C. COURTILIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930.  R. GROUSSET, Hist. de l'Extrême-Orient, Paris, 1929.  L. DE LA VALLER-POUSSIR, L'Inde aux temps des Mauryus et des Barbares, Grecz, Scythes, Pariss et Yue-lehi, Paris, 1930.  F. E. Pargiter, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.  E. J. Rapson, Ancient India, Cambridge, 1914.  — et collaborateurs, The Cambridge history of India, vol. L. Ancient India, Cambridge, 1922.  V. A. Battu, The early hist. of India, 3* édit. Oxford, 1914.  The Oxford hist. of India, Oxford, 1919                                                                                                                                                                                  | LXXII<br>LXX<br>LXXII<br>LXXII              |
| PREMIÈRE PARTIE  L'Histoice de l'Inde en général.  D. COUNTILIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930, R. GROURSET, Hist. de l'Extréme-Orient, Paris, 1920.  L. DE LA VALLER-POUSSIR, L'Inde aux temps des Maurgas et des Barbares, Grecs, Scythes, Partes et Yue-tehi, Paris, 1930.  P. E. Parotten, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.  E. J. Rapson, Ancient India, Cambridge, 1914.  — et collaborateurs, The Cambridge history of India, vol. L. Ancient India, Cambridge, 1922.  V. A. Smith, The early hist. of India, 3° édit. Oxford, 1914.  The Oxford hist. of India, Oxford, 1919.  LXXIV, Vaidya, Hist. of mediaeval Hindu India, from 600 to 1 200, Poons,                                                                                                        | LXXIV                                       |
| PREMIÈRE PARTIE  L'Histoire de l'Inde en général.  C. COUNTILIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930.  R. GROUSSET, Hist. de l'Extréme-Orient, Paris, 1929.  L. DE LA VALLER-POUSSIR, L'Inde aux temps des Mauryus et des Barbares, Grecs, Seythes, Pariss et Yue-ichi, Paris, 1930.  F. E. Parotten, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.  E. J. Rapson, Ancient India, Cambridge, 1914.  — et callaborateurs, The Cambridge history of India, vol. L. Ancient India, Cambridge, 1922.  V. A. Shith, The early hist, of India, 3* édit, Oxford, 1914.  The Oxford hist, of India, Oxford, 1919.  LEXIV.                                                                                                                                                                         | LXXIII<br>LXXI<br>LXXII<br>LXXIII<br>LXXIII |
| PREMIÈRE PARTIE  L'Histoire de l'Inde en général.  C. COUNTELIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930.  R. GROUSSET, Hist. de l'Extrême-Orient, Paris, 1920.  L. DE LA VALLÉE-POUSSIR, L'Inde aux temps des Mauryns et des Barbares, Greez, Scythes, Parthes et Yue-tehi, Paris, 1930.  F. E. PARGITER, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.  E. J. RAPSON, Ancient India, Cambridge, 1914.  — et collaboratours, The Cambridge history of India, vol. L. Ancient India, Cambridge, 1922.  V. A. SMITH, The early hist. of India, 3* édit. Oxford, 1914.  The Oxford hist. of India, Oxford, 1919.  LEXIV.  Valuya, Hist. of mediacoal Hinda India, from 600 to 1 200, Poona, 1921-1926.                                                                                          | LXXIV                                       |
| PREMIÈRE PARTIE  L'Histoire de l'Inde en général.  COUNTILIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930.  R. GROUSSET, Hist. de l'Extrême-Orient, Paris, 1920.  L. DE LA VALLER-POUSSEE, L'Inde aux temps des Maurgas et des Barbares, Greez, Scythes, Parthes et Yue-tehi, Paris, 1930.  P. E. Parsteren, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.  E. J. Rapson, Ancient India, Cambridge, 1914.  — et callaborateurs, The Cambridge history of India, vol. L. Ancient India, Cambridge, 1922.  V. A. Senter, The early hist. of India, 3° édit., Oxford, 1914.  The Oxford hist. of India, Oxford, 1919.  LEXIV.  Valuya, Hist. of mediaceal Hinda India, from 600 to 1 200, Poons, 1921-1926.  Connexions primitives avec l'Asie Occidentale.                                          | LXXIII LXXI LXXIII LXXIII LXXIII LXXIV 669  |
| PREMIÈRE PARTIE  L'Histoire de l'Inde en général.  D. COUNTILLIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930.  R. GROUSSET, Hist. de l'Extrême Orient, Paris, 1920.  L. DE LA VALLEE-POUSSIR, L'Inde aux temps des Mauryns et des Barbares, Greez, Seythes, Parthes et Yue-tehi, Paris, 1930.  F. E. PARGITER, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.  E. J. Rapson, Ancient India, Cambridge, 1914.  — et callabarateurs, The Cambridge history of India, vol. L. Ancient India, Cambridge, 1922.  V. A. Sauth, The early hist. of India, 3° édit., Oxford, 1914.  The Oxford hist. of India, Oxford, 1919.  LEXIV.  Valuya, Hist. of mediaceal Hindu India, from 600 to 1 200, Poona, 1921-1926.  Connexions primitives avec l'Asie Occidentale.  A. Bankell, Amera India, Patha, 1926. | LXXIV                                       |
| PREMIÈRE PARTIE  L'Histoire de l'Inde en général.  C. COUNTILIER, Les anciennes civilisations de l'Inde, Paris, 1930.  R. GROUSSET, Hist. de l'Extréme-Orient, Paris, 1920.  L. DR LA VALLER-POUSSIR, L'Inde aux temps des Mauryns et des Barbares, Greez, Scythes, Parthes et Yue-tehi, Paris, 1930.  P. E. Parstyre, Ancient Indian Historical tradition, Oxford, 1922.  E. J. Rapson, Ancient India, Cambridge, 1914.  — et callaborateurs, The Cambridge history of India, vol. L. Ancient India, Cambridge, 1922.  V. A. Shith, The early hist. of India, 3° édit., Oxford, 1914.  The Oxford hist. of India, Oxford, 1919.  LEXIV.  Valuya, Hist. of mediaceal Hinda India, from 600 to 1 200, Poons, 1921-1926.  Connexions primitives acec l'Asie Occidentale.                                         | LXXIII LXXI LXXIII LXXIII LXXIII LXXIV 669  |

| Note on prehismerie antiquities from Mohenjo Daro, Calcutta,<br>1924 LXXVII,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | LXXVIII    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| V. CHRISTEN, Beziehungen der allmesopotemischen Kunst zum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1          |
| Octon, Wiener Beit, zur K. u. Kulturg. Asiero, L. LXIII, 1926.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | LXXIX      |
| P. Marras, Prehistoric India, Calcutta, 1923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | LXXX       |
| Sir J. Mansmart, Exploration and research at Harappa and<br>Mohenjo Daro (IX, 1923-1924 et 1925). — Mohenjo-Daro and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
| the Indus civilization, London, 1931 LXXXI,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | LXXXII     |
| H. Wincklen, Vorlaufige Nachrichten ub. d. Ausgrabungen in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| Boghuz-Koi im Sommer 1907 (Mitt. d. D. Orientgea., 35), dec-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | LXXXIII    |
| H. Wusst, Ub. die neuesten Ausgrabungen in N. W. Indien,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| 1927, XXIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | LXXXIV     |
| A STATE OF THE STA |            |
| Connezions avec l'Hellénismo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| G. N. BANERIER, Hellenism in ancient India, Culcutta, 2º édit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| A. CONNINGHAM, The coins of Alexander's successors in the East,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | LXXXV      |
| London, 1873                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | LXXXVI     |
| A. Fouchen, La géographie uncienne du Gandhara, X, 1901 ; —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
| Sur la frontière indo-afghane, Paris, 1901 LEXEVII.  P. GARDNER, Coins of the greek and septhic kings of Bactria and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | LXXXVIII   |
| India, Brit. Mus. Catal.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | LXXXIX     |
| E. Goblet d'Alviella, Ce que l'Inde doit à la Grèce, Paris, 1897.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Xo         |
| Von Lz Coq, Auf Hellas Spuren in Oss-Türkistan, Leipzig, 1926.  J. Livy, Quid de Graccis seterum Indorum monumenta tradiderint,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | XCI        |
| Paris, 1890                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | xcu        |
| H. G. RAWLINSON, Bactrin, 1912; - Intercourse betw. India and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 700        |
| the western world, Cambridge, 1916                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | XCIV       |
| Sin A. Synin, Alexander's campaign on the indian N. W. Fronter.  The geographical J., novdec. 1927                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | XCV        |
| RB. WEITERHAD, Indo-greek coins, Lahore Mus. Catal. 1 (Ox-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| ford, 1914)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | XCAI       |
| Connexions avec l'Iran et les Scythes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| P. PRILIOT, Influences transennes en Anie Centrale et en Ext.  Orient, R. d'H. et Lit, rel., 1912.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | XCVII      |
| D. B. SPOONES, The Zoroastrian period of Indian history, XXI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | / Toronton |
| 1915                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | XCVIII     |
| R. D. Banerii, The Southian period of Ind. hist., XII, 1908<br>S. Konow, Indoshythische Beiträge, Sitz. d. k. preuss. Ak. d. W.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | XCIX       |
| 1916.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | C          |
| B. Lauren, The language of the Yue-tchi or Indo-Seythians, 1917.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | CI         |
| B. Lkvi, Notes our les Indo-Seythes, 1896 et 1897, XV. P. W. Tuowas, Sukastuna, XXI, 1996.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | CIII       |
| As we amone out of the same of | will       |
| Connexions area la Chine,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| A. Hunnann, Die Feekeheungenege zwischen China, Indien und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| Rom am 100 n. C., Leipzig, 1922                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CIV        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |

| BIBLIOGRAPHIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 467             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| S files War and the same and th |                 |
| S. LEVI, Notes chinoises sur l'Inde, X, 1905, 253.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | CV              |
| P. PRILLOY, Les anciens itinéraires chinois dans l'Orient romain,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
| 1921, XV; — Deux itinéralees de Chine en Inde à la fin du<br>VIII siècle, 1904                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CAT' CAIL       |
| Connexions avec le Turkestan.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
| GRÜNWEDEL, Alt Kutscha, 1920.  S. Lévi, Étude des documents tokhuriens de la mission Pelliot,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CATTI           |
| 1911, XV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | and the same of |
| TOW DE GOO, Choticho, Berlin 1912                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CIX             |
| 1 - 1 Billiot, Une bibliotheque medicale reference au Kom Soul                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CX              |
| 1200, A : Les grottes de Tougn-houane Posie toon tons                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CXI, CXII       |
| Grain (Sir Aurei), Sandouried ruins of Khatan London 1909                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Same Same       |
| Ancient Khotan, Oxford, 1907; - Ruins of desert Cathay, Lon-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                 |
| don, 1912; — Serindia, ibid., 1921; — Innermost Asia, Geogr. Journal, 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 240000          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CXVII           |
| Inde méridionale,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
| S. A. Alyangan, The beginnings of South Indian History, Ma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |
| CATALOG THEO, THE PARTY OF THE  | exviii          |
| II. W. LODRINGTON, Short history of Condon, 4997                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | CXIX            |
| The SOUVEAU-DUBERUIL, Ancient history at the Decemp Pondi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |
| chery, 1920                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | CXX             |
| Royaumes, empires indiens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |
| A) Acoka.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| DR. BHANDARKAR, Acoka, Calcutta, 1913.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
| study and the state of Asolu Cornes Inscription in the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | CXXI            |
| rum, t. 1, nouvelle edit., Oxford, 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | CXXII           |
| J. PREYLUSKI (COVI. infra).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | CXXIII          |
| 4 Canali, Lee Interiptions de Pittadasi, Pavie 1994,1996                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CXXIV           |
| V. A. SHITH, Asoka, 3* edit., Oxford, 1920                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | CXXV            |
| B) Kaniska,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |
| AM. BOYER, L'époque de Kaniska, 1900, XV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CXXVI           |
| J. KENNEDY, The secret of Kaniska, 1912, XVL.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CXXVII          |
| P. W. Tuowas, The date of Kuniska, ibid., 1913                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | OXXVIII         |
| C) Harva.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| R. MOOKERII, Harsha, Oxford-London, 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CXXIX           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
| DEUXIÈME PARTIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
| Religion familiale,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |
| G. BANKEREE, The Hindu law of marriage and suidhana, Calcutta,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
| 1020                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CXXX            |
| W. Galand, Altindischer Ahneneult, Leyden, 1893 - Altin-<br>dische Todien und Bestattungsgebräuche, Amsterdam, 1896.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 |
| NA.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | TI OVERN        |
| - et V. HENRY, L'agnistoma, Paris, 1907                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | CXXXIII         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | VANALLI         |

DIDITION A SOURCE

NO.

| A. HILLEBRANDY, Rituallitteratur. Vedische Opfer und Zauber.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 1897                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | OXXXIV           |
| J. JOLLY, Recht und Sitte, 1896, VIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CXXXV            |
| P. V. Kann, History of Diagonardstra, Poona, 1930                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CXXXVI           |
| A. C. Lyant, Asiatic Studies, religious and social, 2º edit., Lon-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - vanatt         |
| A. G. LITALE, Asiane Similes, rengione and social, 27 cars, 1,000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -                |
| don, 1907                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | CXXXVII          |
| H. ZIMMER, Altindisches Laben, Berlin, 1879.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CXXXVIII         |
| Caster.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                  |
| TO DO SOLO SOLO SOLO SOLO SOLO SOLO SOLO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                  |
| H. Oldenberg, Zur Geschichte des indischen Kustenwesens,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                  |
| XXIX t. 1.1, 267                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | CXXXIX           |
| E. SENART, Les custes dans l'Inde, Nouvelle édit., Paris, 1927                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CXL              |
| SHAHA SHARTHI, Evolution of caste, Madras, 1916                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CXLI             |
| The second secon |                  |
| Destrines politiques.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                  |
| Karretya Arthudata fundadian makila an Ph. Ch. at                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                  |
| KAUTHYA, Arthogastra, traduction auglaise par Shama Shastri,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Water and        |
| 1 & 4, Mysore, 1908, 5 & 15, 1909-1910, XIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CXLII            |
| A. S. ALTEKAN, A History of village communities in Western                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                  |
| India, Oxford, 1927                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | CXLIII           |
| N. C. BANDYGPADHYAYA, Development of Hindu polity and poli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                  |
| tical theories, Calcutta, 1927                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CXLIV            |
| PE. DUNONT, L'Agramedha, Paris, 1927                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CXLV             |
| W. Fox, Dis königliche Gewalt nach den Dharmusütren, Leipzig,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                  |
| 1895                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CXLVI            |
| J. Jacons, Ueber die Echtheit des Kautiflya, Sitz. d. k. preuss.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | UALIYA           |
| At A Ville store                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Talking the same |
| Ak. d. Wis., 1912                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CXLVII           |
| A. B. KEITH, The authenticity of the Kautillya, 1916, XXI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | CXLVIII          |
| B. K. SARKAR, The political institutions and theories of the Hindus,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                  |
| Leiprig, 1922.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CXLIX            |
| Windows a water                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |
| Economie politique.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                  |
| S. K. Dan, The Economic History of ancient India, Calcutta, 1925.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CL               |
| R. Pick, Die soziale Gliederung in Nordöstlichen Indien zu Bud-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |
| dha's Zeit, Kiel, 1897                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | CLI              |
| HC. Joset, Rech. sur les conceptions écon, et polit, aux Indes an-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2000             |
| ciennes d'après le Ryoèda, Paris, 1928                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | CLII             |
| R. Mookenzi, A history of Indian shipping and maritime activity.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - Comme          |
| Landan 4019                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | CLIII            |
| London, 1912.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 200              |
| - An introduction to Indian Economics, Calcutta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | GLIA             |
| B. Nanain, Indian economic life, Lahore, 1929.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CITA             |
| P. NATH, A study in the economic condition of ancient India, Lon-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                  |
| don, Roy, As. Soc. 1929.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CLVI             |
| A. PHILLP, L'Inde moderne, Puris, 1930.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | CLAII            |
| B. K. Sankan, Inland transport and communication in medieval                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                  |
| India, Calcutta, 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CLVIII           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |

#### TROISIÈME PARTIE

Ouerages généraux.

S. DARGUPTA, A history of Indian Philosophy, I, Cambridge, 1922.

CLIK

| J. N. FARQUEAR, An outline of the religious literature of India,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Oxford, 1920                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CLX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| R. GROUSSET, Hist. de la philosophie orientale, Paris, 1923;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ULXI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| - Les philosophies indiennes, Paris, de Brouwer, 1931                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CLXII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| R. GURNON, Introd. générale à l'ét. des doctrines hindones, Paris,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - Carret                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| A. MURNON, Introd. generates a tet. new mocaranes attachment, c acts,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CLXIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1921                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CHALLE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| B. HEIMANN, Studien zur Eigenart Indischen Denkens, Tubingen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | LECONOMICS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1930                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | OFXIA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| J. MACKEREIE, Hindu Ethics, Oxford, 1922                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CLXV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| P. Masson-Ourset, Esquisse d'une histoire de la philosophie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| indienne, Paris, 1923.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | CLXVI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - La philosophie comparés, Paris, 1923 The comparative                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| philosophy, London, 1926                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CLXVII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| P. OLTBANABE, Hist, des idées théosophiques dans l'Inde. 1. Brah-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 100000000000000000000000000000000000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| manisme, II. Bouddhisme, Paris, 1966 et 1923 (Musée Guimet).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CLXVIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CLXIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| S. Radhakhishnan, Indian Philosophy, I. 1923; II. 1927, London.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | TAXABLE DATE OF THE PARTY OF TH |
| O. STRAUSS, Indische Philosophie, München, 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CLXX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Védas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A. BERGAIGNE, La religion védique, Paris, 1878-1883                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | CLEXI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CLXXI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| K. GELDNER, Glosser, 1907-1909                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Control of the Contro |
| H. GRASSHANN, Wörterbuch zum Rig-Veda, 1872.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CLXXIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| A. HILLEBRANDT, Fedirche Mythologie, Breslau, 1891-1902                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | CLXXIV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| A. B. KETH, Indian mythology, Boston, 1917                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | CLXXV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| A. MacDONELL, Vedic Mythology, 1897, VIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | CLXXVI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| H GLDENBERG, Die Religion des Veda, Berlin, 1894                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | CLXXVII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| L. Runou, Les maîtres de la philosophie védique, Paris, 1928.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CLXXVIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Brdhmanas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| S. Livi, La doctrine du sacrifice dans les Brahmanas, Paris, 1898.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | OLXXIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| H. OLDENBERG, Die Weltanschauung der Brehmana-Texte, Göt-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| tingen, 1919                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CLXXX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| sungent, 1919 1-11-11-11-11-11-11-11-11-11-11-11-11-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | UNAAA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Upanisads.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| P. Daussen, Allgemeine Geschichte der Philosophie, Leipzig, 1899.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CLXXX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CLXXXII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| - Sechzig Upanishade des Veda, 3º édit., Leizig, 1921                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A. Govan, Philosophy of the Upanishads, London, 1882-1884.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | OFXXXIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| R. E. Humz, traduct, anglaise des treize principales Up., Oxford,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 20.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1921                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CLXXXIV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| A. B. KETTH, The religion and philosophy of the Veda and Upa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| nishads, Cambridge (Mass), 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CLXXXV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| nishads, Cambridge (Mass), 1925.  H. Oldenberg, Die Lehre der Upunishaden und die Anfange                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| des Buddhismus Göttingen 1915                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CLEXXVI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| des Buddhismus, Göttingen, 1915<br>E. Sanant, Chindegya Up., trad. française, Paris, 1930                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | CLXXXVII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| The state of the s | U-SUMMAN.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Jainisms.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| The second secon |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | There is not the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| M. Wintennitz, CCLXXXVIII, 11st B., 2st Halfte, Die heiligen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CLEXXXVIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| A. Gutninov, La religion djalna, Paris, 1926                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CLXXXIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| H. Jacont, Jains-sutras. Sac. Books of the East, t. XXII et XLV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Oxford, 1884-1895                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | exe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Barrelliania                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Bouddhisme,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| person one of the same of the same                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| M. WINTERNITZ, CCLXXXVIII. 1= Halfte, Die Buddhistische                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1,000,000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Lift., Leipzig, 1913 (Index et suppl. dans 2* H.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CXCI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| E. Bunnour, Introd. à l'hist. du Bouddhisme indien, Pariet. 844                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44 1876                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | exem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| A. B. Kritn, Buddhist Philosophy in India and Ceylon, Oxford,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CXCIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| H. Krun, Manual of Indian Buddhism, 1895, VIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CXCIV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| L. DE LA VALLEE-POUSSIN, Bouddhisme, Paris, 1909                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | CXCV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| - La morale bouildhique, ibid., 1927                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CXCVI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - The way to nirvdna, Cambridge, 1917.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | CXCVII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| - Nirvāna, Paris, 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | CXCVIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| - Le dogme et la philosophie du bouddhisme, ibid., 1930                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | CXCIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| S. Livi, Asınga, le Mahayana-sütrülamkara, edit. et trad.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Paris, Bibl. de l'Éc. des H. Et                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| - Materiaux pour l'étude du système vijšaptimâtra, ibid, 1932.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CCI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| E. Ouramillus, Abhisamayalamkara-prajhaparamita-upadera-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| castro, trad. par Th. Stcherbatsky et E. O., Bibl. Buddhica,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 23, fasc. 1, Leningrad, 1929                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CCII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| - The Jewelry of scripture by Bu-ston, trad. du tibét, avec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| introd., par Th. Stch., Heidelberg, 1931 (Histoire du Bouddhisme).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | CCIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - The sublime science of the Great Vehicle to Salvation (Mahdydno-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | nome                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ttaratantra), Acta Orientalia, L. IX, 1931                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | cciv                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| - The doctrine of Prajnd-paramitá as exposed in the Abhita-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | cov                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| maydiamkiru of Mairreya, ibid., t. IX, 1932                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | CCVI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| J. PRIVLUERI, La lègende de l'empereur Açoka, Puris, 1923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | CCVII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - Le concile de Réjagrha, ibid, 1926-1928                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | CCVIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| - Le Bouddhisme, Paris, Rieder, 1932.  O. Rosennero, Die Probleme der Buddhistischen Philosophie,                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | COVID                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| trad. allemande, Heidelberg, 1924                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CCVIII bis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Th. STERRRATSKY, L'épistémologie et la logique chez les Bond-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 001111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| dhister tardifs, trad. française par I. de Manziarly et P. Masson-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Oursel Paris 1996                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CCIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Oursel, Paris, 1926.  The central conception of Buddhism (Dharma), London, Roy.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| As. Soc., 1923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CCX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| - The conception of Buddhist Nicolna Laningrad Ac des Sc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| - The conception of Ruddhies Nivelna, Leningrad, Ac. des Sc., 1927,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | COXI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| - Buddhist Logic, Leningrad, 1932                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CCXII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| G. Toggs, Buddhist logic before Dinnieg, XXI 1929 651                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | COXIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| my recollinning Buddhirt tests on lovie from chinese sources.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Contract of the Contract of th |
| Barodn, 1929                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | COXIV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| E. TUNELD, Recherches sur la valeur des traditions bouddhiques                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | and the same of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| pilie et non pilie, Lund, 1915.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | COXY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| H. Ut, Studies in Indian philadephy for inpublishing XXX.100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | AND OCKVI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Buldhist Logic, Lepingrad, 1942.  Gy Foggs, Buddhist logic before Dinniga, XXI, 1929, 651.  Illy Forglinnaga Buddhist fexts on logic, from chinese sources, Barodu, 1929.  E TUNKLD, Recharches sur la valeur des traditions bouddhiques palle et non palie, Lund, 1945.  H. Ut, Studies en Fudian philosophy (an japohnishityXXX,D)2. 171.  Wood-Kail, Systems of Buddhistic thought, Calcutta, 1942. I, main | COXI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| f Documentation |  |  |
|-----------------|--|--|

| PC. Bagens, Le canon bouddhique en Chine; les traducteurs et<br>les traductions, Paris, 1927                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | coxvIII         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| X, 1905, 423)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CCXIX           |
| I-Tsing, Mémoire, trad. Chavannes, Paris, 1894                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CCXX            |
| S. Lavi, Les missions de Wang Hiuan-tes dans l'Inde, XV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | COXXI           |
| D. Names Carelague of the Chinese tempelations of the Buddhist                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
| B. Nanzio, Catalogue of the Chinese translations of the Buddhist<br>Tripitaka, Oxford, 1883; — New ed. revised (Takakusu, Wata-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CCXXII          |
| nabe), Tokio, 1926<br>Honogenin, Diction. encyclopédique du Bond., d'après les sources                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | VULLE           |
| stonografia, Diction. encyclopedique du Bond., a apres les sources                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |
| ch. et jap. ; sons la direct. de S. Levi et J. Takakusu ; reduc-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | COXXIII         |
| teur J. Demiéville, Tokyo (maison franco-japonaise), 1928                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | · UUAAIII       |
| THE RESERVE OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NAMED IN COLUMN TW |                 |
| (Documentation patie.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
| The state of the s |                 |
| Pali text society (nombreuses publications), London, 1882                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | CCXXIV          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
| priest - V - C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
| Hindouleme,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |
| and a second part of the second process of the second part of the seco | ccxxv           |
| E. Annce, Der Messiasglaube in Indien und Iran, Berlin, 1928.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CULLY           |
| A. Avalon (sir John Woodnoppe), Tantrik texts, Calcutta and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | OOWNET.         |
| London ; - The world as power, Madras, 1922-1929                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | CCXXVI          |
| R.G. BHANDARKAR, Vaisnavism, Caivism and minor religious                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |
| systems, 1913, VIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | CCXXVII         |
| H. von Glasenapp, Der Hinduismus, München, 1922                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CCXXVIII        |
| - Madhwa's Philosophie des Vishnu-Glaubens, Bonn, 1923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | CCXXIX          |
| H. JACON, Die Entwicklung der Gatteridee bei den Indern, Bonn,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2011/4          |
| 1923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CCXXX           |
| W. Kinfri, Das Parana Pañcalaksana, 1927                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CCXXXI          |
| N. Macricot, Psulms of Mdratha Saints, Oxford Un. Press, 1919.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CCXXXII         |
| R. Otto, Vishnu-Nardyana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CCXXXIII        |
| - Siddhanta des Ramanuja, Jena, 1917.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CCXXXIV         |
| - Dipika des Niedes, Tubingen, 1916                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | COXXXV          |
| S. RADHAKRISHNAN, L'hindouisme et la vie, trad. française                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| P. Masson-Oursel, Paris, 1930                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CCXXXVI         |
| H. W. Schomenus, Der Caisa-Siddhinta, Leipzig, 1912                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | CCXXXVII        |
| - Sionitische Heiligenlegenden, Jena, 1926                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | CCXXXVIII       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 250 UL MM       |
| Somhind, Adyar, 1916                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CONTRIK         |
| E. SENKEY, La Bhagaeadgled, Paris, 1922 overthese scoles!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | TANK COMP       |
| deschies and yes mostly                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | movembly p.     |
| Systèmes philosophiques. province le la sida selectione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                 |
| TO BE A CONTROL OF THE PARTY OF | THE PARTIES     |
| ex, Hinda Selence, Luce, math, quather,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | RITERAL CO.     |
| Bonas, Historical survey of Indian Logic, XVIII, L. XIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | TOTAL PROPERTY. |
| DANGUPTA, Yogan philosophy,    Galcutta, 1930 hand our come                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | CONT. TES       |
| P. DRUSSEN, Dasi System den Faddnia, 27 Adit., 1920; Leipzig.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CONTENT         |
| TEMPORTO der V., Leipzig, 1887                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | O PHI QUALITY   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |

| B. FADDEGON, The Fairenika system, Amsterdam, 1918                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | COXLV         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| H. Jacons, The dates of the philosophical silters, XVI, t. XXXI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | COXLVI        |
| - A contribution towards the early history of ind. philosophy,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | C. T. STATE   |
| XIII. 1918                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | CCKLVII       |
| - Indische Logik, Nuchr. d. kgl. d. Wiss. zu Göttingen, 1901.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | COXLVIII      |
| A.B. KEITH, Indian logic and atomism, Oxford, 1921                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | CCXLIX        |
| - Samkhya system, Calcutta and London                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CCL           |
| - The Karma-Mindmid, Calcutta, 1921.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CCLI          |
| R. Garne, Die Sämkliga Philosophie, 2º edit., Leipzig, 1917                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | CCLII         |
| V. S. GHATH, Le Véddnta, étude sur les Brahmasûtras et leurs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
| cinq commentaires, Tours, 1918                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CCLIII        |
| P. Masson-Ourset, L'atomisme indien, Revus philos., Paris,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| 1926, 342; - Der utomistische Zeitbegriff, Arch. f. Ges. d.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |
| Phil. Berlin (B. XL, H. I), 1931                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | CCLTA 912     |
| M. MULLER, The six systems of Indian philosophy, Lond. and New-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| York, 1899                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | CCLV          |
| W. Rusen, Die Nydyneitras, Leipzig, 1928                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CCLVI         |
| L. Suals, Intraduzione allo studio della filosofia indiana, Pavia,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | A PROPERTY.   |
| 1913                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CCTAIL        |
| - Théorie de la connaissance dans la phil ind., Isls, t. VIII,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| O. Tucci, Storia del materialismo indiano, Ac. dei Lincel, 1923.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | CGUATH        |
| H Dt. The Valentin at Materialisms Indians, Ac. del Lincel, 1923.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CCLIX         |
| H. Ut, The Valorsika philosophy (Dacapaddetha-castra), London,<br>Roy, As. Soc., 1917                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CCLX          |
| VIDTABRUSANA, History of indian Logic, Calcutta, 1921                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CCLXI         |
| M. WALLESER, Der ditere Veddata, Heidelberg, 1910                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CCLXII        |
| J. H. Woons, The yoga system, trad. anglaise des Y. sútras,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | COLLAN        |
| Cambridge (Mass.), 1916                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | COLXIII       |
| PROPERTY OF THE PROPERTY OF TH | - CONTRACT    |
| Sciences,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| Consulter is collection d'Isis (Wondelgem-lez-Gand, puis Cam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| hridge, Mass.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CCLXIV        |
| M. BERTHELOT, Journal des Sacants, 1898, 227 (Chimie)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CCLXV         |
| P. Connien, Traités médicaux sanskrits antérieurs au XIII siècle,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | COMMO CONTO   |
| XXII, 1930                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | CCLXVI        |
| W. E. CLARK, The Aryabhatiya of Aryabhata, an ancient Indian                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | TATORICONE    |
| week on mathematics and astronomy, Chicago, 1930                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | CCLXVII       |
| U.C. Durr, Materia medica of the Hindus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | OCUMAIN       |
| Hans, Leber den Ursprung der ind. Medizin (Sucruta), XXIX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| n* 30, 642                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | CCLXIX        |
| J. John, Medicine, VIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | CCLXX         |
| G.R. KAYE, Indian mathematics, Isis, nº 6, fasc. 2, 1919.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | OCLXXI        |
| Influence greeque sur les math. indoues, Scientia, janv. 1919.     Ancient Hindu spherical astronomy, XVII, nº 15, 1919                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | CCLXXII       |
| Kmrn, Kosmographie der Inder, Bonn, 1920                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | COLXXIII      |
| L. C. KARPINEKI, Hindu Science, Amer. math. monthly, t. XXVI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | COLXXIV       |
| 208, 1910                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | CCLXXV        |
| L'unité des contribut hind aux et math Schootle des fuin ages                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CCLXXXVI      |
| Tribo MAY, Hart, or Hinds Chemister Calcutta sance Tald                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | COMMENT       |
| 774/11, nº 6, 1919                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | COLUMNI       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | TO SHOULD TAX |

| A. Ruy, La science orientale avant les Grees, Paris, 1930            | CCLXXVIII |
|----------------------------------------------------------------------|-----------|
| Rots, Caraka, XXIX, nº 25, 441                                       | CCLXXIX   |
| B. K. SARKAR, Hindu uchievements in Indian Science                   | CCLXXX    |
| - The positive background of hindu Sociology, Allahabad, 1914.       | CCLXXXI   |
| SEAL, The positive science of the ancient Hindus, London, 1925.      | CCLXXXII  |
| D. R. Surra, The geometry of the Hindus, Isis, t. 1., fasc. 2, 1913. | CCLXXXIII |
| G. THIBAUT, Astronomie, Astrologie und Mathematik, VIII, 1899        | CCLXXXIV  |

| QUATRIÈME PARTIE                                                                                                                                                                                                                                                              |                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| LIVER PREMIER.                                                                                                                                                                                                                                                                |                           |
| Divine Parallel.                                                                                                                                                                                                                                                              |                           |
| Ouvrages généraux,                                                                                                                                                                                                                                                            |                           |
| V. Hanny, Les littératures de l'Inde, Paris, Hachette, 1904<br>A. B. Kerru, Classical Sansèrit Literatur, Oxford, 1924<br>A. MacDonell, A History of sansèrit Literature, London, 1900.<br>M. Winternitz, Geschichte der indischen Litteratur, 3 tomss,<br>Leipzig, 1909-1922 | CCLXXXVIII<br>CCLXXXVIII  |
| Epopées.                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           |
| H. Jacont, Der Ramayana, Geschichte und Inhalt, Bonn, 1893. O. Olderberg, Das Mahdhharata, Göltingen, 1922                                                                                                                                                                    | CCLXXXIX                  |
| Contes.                                                                                                                                                                                                                                                                       |                           |
| E. Cosquin, Les contes indiens et l'Occident, Paris, Leroux  E. Lancerrau, Le Pancatantra ou les cinq ruses, Paris, 1871  F. Lacote, Essai sur Gunddhya et la Brhatkathd, Paris, Leroux, 1918                                                                                 | cexcii<br>cexcii          |
| Théatre.                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           |
| S. Lávi, Le thédire indien, Paris, 1890 S. Konow, Das indieche Drama, Berlin-Strasbourg, 1920 AB. Kuith, The sanscrit Drama, London-Oxford, 1924  Art poétique.                                                                                                               | CCXCA1<br>CCXCA<br>CCXCIA |
| HARICHAND, Källidden et Cart poètique de l'Inde, Paris, 1917<br>A. Hillebrandt, Källidden, Breelau, 1921<br>P. Regnaud, Rhétorique sanscrite, Paris, 1884<br>M. Lindenau, Beitrège sur ultindischen Rasalehre, Diss. Leipzig.                                                 | OCKCIN<br>CCXCAII         |
| R. Sanniov, Appayadiksita's Kueslayānandakārikās, ein indiedi.<br>Kompendium der Redefiguren, Berlin, 1907                                                                                                                                                                    | 000                       |
| - Beitrüge zur ind. Erotik, Leipzig, 1902                                                                                                                                                                                                                                     | COCII                     |

Chalentitle.

#### LIVER II (1).

| CAR HELPHANISES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| L. Bacunovan, Early indian sculpture, Pegasus Press, Paris,<br>1929 (édition allemande également)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CCCIII                   |
| J. Bunguss, The ancient manuments, temples and sculptures of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                          |
| India, 2 vol., 1897                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | occiv                    |
| K. DE B. CODRINGTON, L'Inde queienne (traduction Locquin),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                          |
| Dorbon alné, Paris                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | cccv                     |
| W. Coun, Indische Plastik, Bruno Cassirer, Berlin, 1922                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | COCVI                    |
| A. K. COOMARASWANY, History of Indian and Indonesian Art.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | COUVE                    |
| Goldston, London, 1927.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ccovit                   |
| - Les arts et métiers de l'Inde et de Ceylan, Paris, 1924                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | The second of the second |
| - La danse de Civa (traduction Madeleine Rolland), Rieder,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | cccviii                  |
| Posis 1000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                          |
| Paris, 1922                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | cccix                    |
| - Pour comprendre l'art hindou (traduction Jean Buhot), Bos-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                          |
| sard, Paris, 1926.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | CCCX                     |
| E. Diez, Die Kunst Indiens, Postdam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | COCXI                    |
| A. GREWEDEL et J. Bungess, Buddhist art in India, edition                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                          |
| anglaise Bernard Quaritch, London, 1901 [Buddhistische                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                          |
| Kunst in Indian, 2" édit., Berlin, 1919)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | OCCXII                   |
| J. Hackin, Guide-catalogue du Musée Guimet, collections boud-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                          |
| dhiques, edit. Van Oest, Paris, 1923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CCCXIII                  |
| - Les Sculptures indiennes et tibétaines du Musée Guimet, édit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| Leroux, Paris, 1931                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | CCCXIV                   |
| EB. Havell, Indian Sculpture and painting, Murray, London,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                          |
| 1908.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CCCXV                    |
| INDIA SOCIETY (Sous les auspices de), The influences of Indian                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                          |
| net, London, 1925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CCCXVI                   |
| Sir J. H. MARRHALL, Monuments of ancient India, t. I, chap. xxvt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                          |
| dans EJ. Rarson, Cambridge history of India, Cambridge, 1922.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CCCXVII                  |
| The state of the s | COULTE                   |

(1) La bibliographie que nous donnons est une bibliographie succincte ; elle peut être complétée, pour les dernières années, par le n° CCCLXXIII et le n° X, et, pour les années jusqu'à 1927, par le n° CCCVII, qui est l'ouvrage le plus complet concernant l'art de l'Inde proprement dite (les parties relatives à l'Inde extérieure doivent être consultées avec plus de prudence). C'est à cet ouvrage que nous renvoyons pour complèter également, par quelques références, les illustrations de la présente étude. Il y aurait intérêt sussi à rapprocher notre dernier chapitre (L'Esthélique indienne, les fresques d'Ajanid et le théâtre sanskrit) des planches des n° CCCLXVI et CCCLXX.

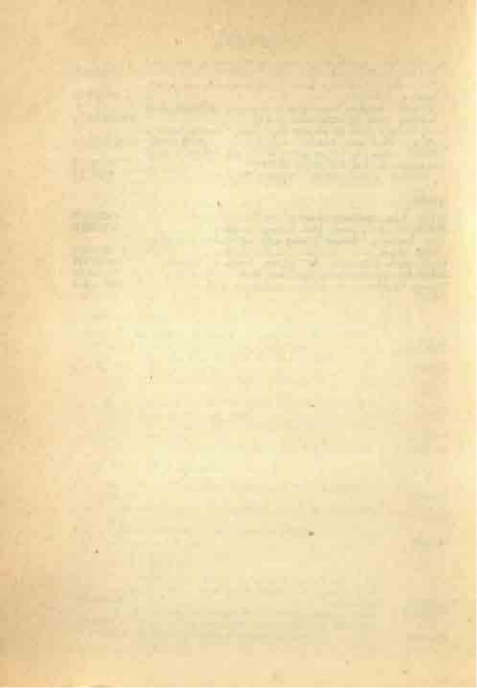
Nous tenons à remercier ceux qui nous ont aidé dans notre travail : M. A. Foucher, M. de Coral-Rémusat, M. P. Dupont, et ceux qui nous ont autorisé à citer certains détails d'ouvrages encore inédits traitant des différences des arts d'Eilora et d'Ajanta (Mus Hallade, Mus Zentler, Mus Auboyer), de la composition dans l'art de Bárhut (Mus Hallade), de la première iconographie brahmanique (M. P. Dupont, Mus Zentler), des pitiers sans chapiteau avec soutiens d'architraves plats (Mus Bruhl), des motifs importés de l'Orient hellénisé (M. Combax). Nous voudrions indiquer également ce que nous devons à M. A. Foucher (rôle du stúpa, symboles dans la première iconographie bouddhique, art gréco-bouddhique) et à M. Jouvean-Dubreuil (évolution de l'architecture et écols d'Amarávati).

Pa. Symps.

| V. A. Surra, A history of Fine art in India and Ceylon, Clurendon                                                                                   |                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| Press, Oxford, 1911                                                                                                                                 | CCCXVIII                |
| Architecture.                                                                                                                                       |                         |
| R. P. Chanda, Beginning of the sikhara of the nagara (Indo-<br>Aryan) temple, Rupam, 17, 1924                                                       | CCCXIX                  |
| H. Counns, The architectural antiquities of Western India,<br>India Society, London, 1926.                                                          | COCKE                   |
| - The Chalukyan architecture of the Kanurese districts, A. S. I.,                                                                                   |                         |
| vol. XLII, Calcutta, 1926.  — The mediaeval temples of the Dakhan, A. S. I., vol. XLVIII,                                                           | CCCXXI                  |
| Calcutta, 1931.  J. Fengusson, J. Bunurss at Seiens, A history of Indian and custern architecture, 2 vol., 2* édit., J. Murray, London,             | CCCXXII                 |
| 1910 O. C. Gangory, Indian architecture, Růpam, Calcutta, s. d                                                                                      | CCCXXIII                |
| E. B. HAVELL, Indian architecture; its psychology, structure and                                                                                    | MACON MACON             |
| history, London, 1913.  Jouveau-Dunnnull, Archéologie du suit de l'Inde. Tome I :                                                                   | CCCXXV                  |
| Architecture, Annales du Musée Guimet, Bibliothèque d'études<br>nº 27, Geuthner, Puris, 1914                                                        | CCCXXVI                 |
| P. K. Acharya, Indian architecture, Oxford University Press.  — A dictionary of hindu architecture, Oxford University Press.                        | CCCXXVIII               |
| A distance of mount in comments, waster with the                                                                                                    |                         |
| Iconographic.  D. Burney, The Indian huddhist iconography. Oxford                                                                                   |                         |
| B. BESTTACHARYA, The indian buddhist loonography, Oxford<br>University Press, 1924.<br>R. P. Chanda, Four uncient Yaksa statues, University of Cal- | CCCXXIX                 |
| cutta, Journ. Dep. Letters, IV, 1921                                                                                                                | CCCXXX                  |
| W. Conn, Buddha in der Kanst des Ostens, Klinkhardt et Bisr-<br>mann Leinzig 1925, 2 vol.                                                           | CCCXXXI                 |
| A. K. COOMARASWARY, Yaksa, Smithsonian Institution 1928 et                                                                                          | CCCXXXII                |
| 1931, 2 vol                                                                                                                                         | Transaction of the Park |
| A., 1917 J. Fragusson, Tree and serpent worship, 2° édit., London, 1873.                                                                            | CCCXXXIII               |
| A. Fouchen, The Reginnings of Buddhist art, London, 1918<br>(ensumble d'études parues en français dans diverses publi-                              |                         |
| cations)  Etudes sur Part bouddhique de l'Inde, Maison Franco-Japo-                                                                                 | COCXXXV                 |
| naise, Tokio                                                                                                                                        | CCCXXXVI                |
| Lettre d' Ajantd, Journal Asiatique, 1921.     L'icanographie bouddhique de l'Inde, Paris, 1906-1905                                                | CCCXXXVIII              |
| A. GRTTY, The gods of northern Buddhism, Clarendon Press,                                                                                           |                         |
| Oxford, 1914, 2º édit., 1928                                                                                                                        | CCCXXXIX                |
| Iconographie, Annales du Musée Guimet, Bibliothèque d'études<br>nº 27, Genthner, Paris, 1915.                                                       | CCCXL                   |
| T. A. G. Rao, Elements of Hindu Iconography, Madras, 1914-1915,                                                                                     | CCCXLI                  |
| 4 vol                                                                                                                                               | CCCXLII                 |

| Art de Harappa et de Molenjo-Dara,                                                                                                            |                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| H. Hangerayes, Exceptation in Beluchistum, Memoirs A. S. L. nº 35, Calcutta, 1929. Sir J. H. Marshall, LXXXII                                 | CCCXLIV        |
| Arts de Barhut et de Sâncht.                                                                                                                  |                |
| P. CHANDA, Indus valley in the vedic period, Mann. A. S. L.                                                                                   | COCKLV         |
| A. CUNNINGHAM, The Bhiles topes, or buddhist monuments of                                                                                     | COCXLVI        |
| Central India, London, 1854                                                                                                                   | CCCXLVII       |
| - Mahabodhi, or the Great Buddhist temple at Buddhagaya,                                                                                      | COMPTTY        |
| London, 1892  Fabri, Mesopotemian and early indian art comparison, dans  Études d'Orientalisme à la mémoire de Raymonde Linossier.            | CCCXLIX        |
| Laroux, Paris, 1932                                                                                                                           | CCCL           |
| Sir J. H. Manunata, Guide to Sánchl, Calcutta, 1918                                                                                           | CCCLI          |
| Nalands, A. S. I., A. R., 1917-1918                                                                                                           | CCCLII         |
| Art green-bouddhique.                                                                                                                         |                |
| Banthoux, Les fouilles de Hadde, mémoires de la Délégation                                                                                    |                |
| A. Foucaxa, L'art gréco-bouddhique du Gandhara, Paris, Lereux,                                                                                | CCCLIII        |
| 1905, 1918, 1922                                                                                                                              | CCCLIV         |
| H. HARGHEAVES, Escavations at Takhe-i-Bahl, A. S. I., A. R.,<br>1910-1911                                                                     | CCCLV          |
| Sir J. H. Manshall, Guide to Tazila, the stapa and Monastery                                                                                  | - COMP         |
| at Jaulian, Mem. A. S. I., 7, 1921                                                                                                            | CCCLAI         |
| RAM CHANDRA KAK, Ancient monuments of Kushmir, The India<br>Society, London, 1933.<br>G. Waldschwidt, Gamihara-Kutscha-Turjan, Leipzig, 1925. | CCCLVII        |
| G. WALDSCHMIDT, Gandhara-Kutscha-Turfan, Leipzig, 1925.                                                                                       | CCCLAIM        |
| Arts de Mathurd et d'Amardoatl.                                                                                                               |                |
| J. Bunauss, The Buddhist stupes of Americali and Jaggayyapeta,                                                                                |                |
| A. Foncher, Les sculptures d'Amardouit, R. A. A., 5° année,                                                                                   | CCCLIX         |
| nº 1, p. 1.<br>J. Pm. Vogan, La sculpture de Mathurd, Ars Asiatica, nº XV, Van                                                                | CCCLX          |
| Oest, 1930                                                                                                                                    | CCCLXI         |
| Ars d'Ajantà et d'Ellorà.                                                                                                                     |                |
| J. Bungans, Report on the Elurd care temples A. S. L. N. I. S.                                                                                |                |
| vol. V. London, 1883. Notes on the Buddha, rock temples of                                                                                    |                |
| Ajunta and Bagh. Cove temples of India, London, 1880.                                                                                         | CCCLXIII       |
| Courant of Mackin, Les Antiquités bouddhiques de Ramiuan                                                                                      | and the second |
| Mémoires de la Délég, franç, d'Afghanistan, t. II                                                                                             | COCLXV         |

| V. Golousew, Ajantà, les peintures de la prensière grotte, Ara<br>Asialica, X, Van Oest, Paris, 1921                                                                       | CCCLXVI       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| J. Gniffins, The paintings in the Buddhist care temples of Ajunta,<br>Landon, 1896-1897.                                                                                   | CCCLXVII      |
| J. Hackin, Antiquitée écudidriques de Bamigon, II. Mémoires de<br>la Délèg. franç, en Afghanistan, t. IV.  INDIA SOCIETY (Sous les auspices de l'), Ajanu frences, London, | COCLAVII Sia  |
| 1915; — Bagh cases, London                                                                                                                                                 | CCCLXVIII bis |
| historique de l'Inde française », 1916-1917                                                                                                                                | CCCLXIX       |
| Revues.                                                                                                                                                                    |               |
| Artibua Asiae, Hellerau, Dresdeu                                                                                                                                           | COCLXXI       |
| Indian Art and Letters, India Society, London.  Kern Institute, Annual bibliography of indian archeology,                                                                  | CCCLXXII      |
| Brill, Leiden                                                                                                                                                              | CCCLXXIII     |
| Ostasiatische Zeitschrift, de Gruyter, Berlin et Leipzig                                                                                                                   | CCCLXXIV      |
| Revue des Arts Asiatiques, Van Oest, Paris                                                                                                                                 | CCCLXXV       |
| Rupam, Calcutta                                                                                                                                                            | COCLEXAL      |



#### INDEX

Abhidharma, 182, 191, 243, 220, Achemenides, 32-4, 36. ACOKA, 28, 43-8, 53, 55, 58, 108, 111-2, 118, 122, 191, 194, 269, 306, 317, 325, 354, 406, 429-30. Agramar, 118, 284, ACVAGHOSA, 53, 187, 192, 217, 319, 354. Acramedha, 105. Acvins, 148. Adibuddha, 223. Aditi, 149. Adityus, 149. Administration, 43, 45, 114, 119-22 Adreta, 228. AFGHANISTAN, 3, 15, 419, 432-3, 437, 445, 448. AFRIQUE, Y. AGALASSOI, 103. Agni. V. Fest, 147, 283, Agriculture, 6-7, 18, 87-8, 106, 123, 125, 133. Abambara, 209, Ahimed, 179. Ahura, 143. Aitareyn, 280, AJANTA, 398, 405, 414, 424, 426, 436 aq., 445 AJÄTAÇATRU, 30-1, 34, Akāçu, 154, 157, 177, 228, 238.

Akhyana, 296. Aksobhya, 293. Alamkára, 317, 321, 391, Alayasijidna, 218. ALBERUNI, 310. ALEXANDRE, 8, 21, 36-42, 102-5, 111, 133, 351. ALEXANDRIE d'Arachorie, 8, 36. AMARASIMHA, 309. AMARAVATI, 55, 399, 416, 422, 425, 432, 435 mg., 445. AMARU, 335. Ame, 177, 197, 227-8. AMBHI, 37, 39. 223-4. Amitabha, 192, Amithyus, 223. AMOGHASIDDHI, 225. Amrta, 159. Andgámin, 184. Analogie, 153. ANANDA, 182, 187, 224, 313, 322, ANANDAVARDHANA. 329, 373, Ancetres, 80, 145. ANDAMAN, 2. ANDHRAS, 55. ANGA, 31, 169. ANGKOR, 412, 423, 442, 458. Annales, 27. ANTIOCHOS II, 48. ANTIOCHUS Soter, 43, ANTIOCHUS la Grand, 49.

Anu, 177, 228, Anumana, 229. ANURADHAPURA, 17. ANURUDDHA, 182, 187. Apabhramça, 260, 319. APASTAMBA, 243. Apastamba, 82. Appearas, 287, 346, 348, 362 Apileva, 227-8. Aranyakas, 70, 284. ARAVALLI, 4 Archeologie, 23, 25, 27, 51. Ardhamagadhi, 123. Arhat, 170, 185, 216, 222. Aristocratie, 24. ARISTOTE 231, 238. Arithmétique, 244. Arjuna, 203-4, 330, 346. Armée, 111, 113-5. ARRIEN, 23, 36, 115, 133, ARSAKES, 58. Art, 397 sq. Arthu, 100-1, 116, 123, 229. Arthacastra, 42, 101, 106, 111, 116-8. Arga, 18, 91, 124, 143, 193. ARYABHATA, 254. ARYAÇURA, 323. ARYADEVA, 192, 216. Aryaman, 149. ARYENS, 15, 18, 69, 255. ASANGA, 60, 218, 240. Ascetisme, 165, 169, 171 181, 183, 201, 218, 300. Ashn. 165. ASIE MINEURE, 15-8. 149, 210, Asures, 328, 348, ASSYRIENS, 23. Astrologie, 143. Athorvan, 72. Atharvarelda, 70, 84, 105, 113, 127, 144, 152, 275, 278, 345. Atman, 157, 194, 220, 225, 230, 232. Atomismo, 109, 176-7, 209, 221, 225, 244. AUFRECHT (Th.), 266, AUSTRALIE, 2, 43, 22, AUSTRO -ASIATIOUE 13. AUSTRONESIE, 13, 21. AUTRAN (C.), 23. Avadána, 324. AVALON (A.), 342. Avalokitecvara, 192, 224. Avatara, 205-6, 210, Accents, 18, 144, 266. Avidyd, 196. Acyaktam, 238. Ayas, 22, 126. Ayatana, 195.

23, BABYLONE, 40, 129, 262, BACTRES, 9, 130. BACTRIANE, 16, 37, 48-50, 63, 128, 351. BADARAYANA, 232. BAGH, 436. BALKH. V. Bactres. BAMIYAN, 9. BANA, 64, 374, 376, 393. Bandhu, 178, 196-7. BARHUT, 33, 260, 298, 412, 415, 430. BARTH (A.), 96, 29%, 366, 309, 342, 345, 387, 389. Bandhayana, 82, 101, BAUMGARTNER 303.

BEAL (S.), 320. BEHISTOUN, 33. BELLARY, 21. BÉLOUTCHISTAN, 3, 5, 11, 14, 24, 256, 403, BENARES, 31, 193. BENFEY (Tm.), 378. BENGALE, 5, 7, 10-1, 15, 161, 193, 278, 304, 425, 447-8, 448, BERGAIGNE (A.), 150, 267, 339, 364, 367, 369 BESNAGAR, 50, 203, 441. BHADRABĀHU, 43, 272. Bhngaoudgitä, 61, 142, 202, 204, 206, 209-10, 264, 302, BHAGAVATAS, 50, 203, 206-7, 311. BHAJA, 430. Bhakti, 202, 206, 253, 211. SHANDARKAR, 309. Bharata, 297, 347, 355. BHARAVI, 330. BHARTRHARI, 293, 336, 374, 455, BHASA, 34, 354, 383, Bhisya, 294. BHATTL 308. BHAVABHUTI, 308, 369, 458. Bhava, 195. Bhava, 349. BHAVYA, 240. Bhikau, 185. BHILS, 15, 386. BHOJA, 373. Bhūmi, 192, 218. BICHARI LAL, 319. BILHANA, 339. BIMBISARA, 30, 31, 182, BINDUSARA, 40. Biologie, 245. BIRMANIE, 9, 11-2, 47, 129, 415, 448, BLOCH [J.], 14, 255. BODH-GAYA, 60, 181, 430. Bodhi, 193-4, 196, 222. BODHIDHARMA, 241.

Bodhinatton, 222, 421, 457. BOGHAZ-KEUL 17. BOEHTLINGK (O.), 266, 293, 338, BOLAN, 8. BOMBAY, 8, 56, 129. BENFEY (Tm.), 378. BOPP (F.), 16, 255, 265. BOROBUDUR, 412, 423, 458. BOSPHORE, 17. BOUDDHA (Le), 29, 188 sq., 221, 321, 417. Bouddhas, 183, 223. Bouddhisme, 29, 31-2, 45-7, 49, 53, 62, 65-6, 67, 100, 102, 106, 108, 121-2, 130, 157, 161-2, 165, 176, 179 aq., 210, 234, 239 aq., 293, 212 sq., 874, 414, 426 sq Brahma, 194, 207, 223, 261, 310, BRAHMAGUPTA, 244 Brahman, 92, 153, 155, 157, 232. Brahmanas, 70, 81, 150, 164, 199, 211, 274, 279. Brahmanes, 91, 305, Brahmanique (Caste), 27, 91 sq., 114, 217, 198. Brahmanisme, 31, 93, 97, 123, 157, 151 sq., 155, 164, 177, 194, 199 sq., 225, 225 sq. BRAHMAPOUTRE, Brahmasitras, 232. BRELOER, 118. Brhaddranyaka Up., 156, 162, 164, 287, Brhaspati, 83, 123. Bronze, 18, 127, BUDHASVAMIN, 384. BUDDHADASA, 240. BUDDHAGHOSA, 191. 239. BUDDHAPALITA, 240. Buddhi, 230, 238, 252. BUHLER, 328, 340, 379. BURNOUF, 189, 266, 326.

CABARA (CABARAS- | Castra, 290. VAMIN), 227, 239, Cabda, 229. CACHEMIRE, 9, 10, 15, 52, 63, 128, 130, 180, 187, 189, 212, 219, 240, 329, 332-3, 840, 384, 413, 445, CAEA, 32, 50, 56, 60, V. Scythes, Ere. 51. Calni, 309, 342, 374, 458. Cakuntald, 352, 362-6. 452 mg. CAKYAMUNI, B2, 46, CAKYAS, 32, 102, 180, CALAND (W.), 288. Calukyas, 65-6, 340. CAMBODGE, 853, 411, 415, 441, 447, CAMPA (CHAMPA), 129, 412, 422, 424, 467. CANAKYA, 35. V. Kautilya. CANDI, 423. CANDRAGOMIN, 293. CANDRAGUPTA (MAD-RYA), 35, 41-3, 102, 106, 111, 172, 359. CANDRAGUPTA (Gupta), I, 58-60; II, 61, 102, CANDRAKIRTI, 240. CANKARA, 232, 349. Canons d'orthopraxie, 97, 193, 239, Canons littéraires et religiaux, 172, 187, 190, 193, 239, CANTIDEVA, 240. CAPPADOCE, 18. CAPPELLER (C.), 330. CARAKA, 53, 245. CARDAMON, 4, 8. CARIPUTRA, 182, 354. Carvakas, 167. CARVAVARMAN, 293. CASTANA, 56. Caston, 27, 90-7, 118, 121, 125, 132, 198, 207, 262, Colonne, 406-9, 429-30,

CATAKABAL 56. Catapatha, 99, 156, 204, 281, 284, 305, CAUCASE, 17-8. CAWNPORE, 22. CELEBES, 13. CEYLAN, 2, 4, 13, 26, 33, 47, 57, 60, 129, 187-8, 192, 129, 242, 304, 330, 367, 377, 415, CHALDEE, 18, 401. CHAMBAL, 5. Chandas, 292. Chandogya Up., 162, 287. CHANG-KIEN, 51. CHARPENTIER (J.). 389. CHAVANNES (Ep.), 189. CHERA, 57. Cheval, 24, 105. CHEZY, 255, 265, 335, 364. Chimie, 245. CHINE, 9, 51-2, 57, 126, 130, 151, 167, 189, 192-3, 220, 224, 241, 244, 427, 426, 426, 440, 447-8. CHOLAS, 47, 57. CHOTA-NAGPUR, 12, 22, 129, Christianieme, 68, 206-7, 214. Chronologie, 28, 51 CICUNAGA, 31, 34. Ciel, 77, 147, 194. Cikhara, 411. CILHANA, 339. CILICIE, 17. Cima, 216, 238. Citralnksann, 110. Civa, 53, 79, 142, 149, 201 sq., 291, 302, 311, 327-9, 330, 342, 347, 371, 374, 387, 427, 440. Clams, 75. COCKBURN, 21. COLEBROOKE, 150, 256, Colonisation, 129-30.

COMBAZ, 404, 412, COMMAILLE, 423. Commerce, 118, 127-30. COMORIN, 3-4, 8. Concentration, 166, 200, 216, 235, Concepts, 240, 251. Conciles, 173, 186-8, 212, Corporations, 94, 114, 121. Cosmogonie, 156, 244. COSQUIN (E.), 378, 389. COURTILLIER. 297. 304, 363, COWELL (E.-B.), 324, 378. Craddhd, 149. Crautanitra, 71, 78, 288. Grácaku, 222. CRAVASTI, 128, 169. Creni, 131. Cruti, 81, 151. Crotdpanna, 184. CTESIAS, 34. Cadraka, 356. Cudras (Caste), 92, 124, 132, 263, 356. Culcanutra, 72, 363, Cungas, 28, Cunya, 215. Cortacontara Up., 202. Cvetambaras, 172-3, 179. 139. CYRUS, 29, 30. Dacaratha, 47.

Dagoba, 406, 514, 445. DAHLMANN (J.), 299. DAMODARAGUPTA. 340. DANDAN-UILIQ, 440. Dandanfti, 112, 118, 123. DANDIN, 384, 391, 455. DANUBE, 17. DARIUS, 29, 32-3, 36, 44. DARSAKA, BL. DAS (8.-K.), 131. Daayus, 24, 148. Déesse (Grande) mère 143, 148-9.

DEKHAN, 2-4, 8, 10-5, 1 21, 26, 32, 43, 53-7, 39, 63, 67, 130. DELHI, 7, 25, 30. Délivrance, 164, 168, 178, 199, 196, 222, 227-8, 248, 252, DEMOCRITE, 221, 228, 245. DEUSSEN (P.), 199, 132. Ders, 19, 27, 148. Devt. 342. Devadatta, 31, 182, DEVARDDHIGANIN, 173. Dhárand, 235. Dhammapada, 190, 324. Dharma, 45-7, 81 sq., 100-1, 108-9, 116-9, 122, 145, 168, 177, 182-3, 188, 212, 214, 218, 222, 228, 248-9, 299, 345, 317. Dharmacdstra, 81 sq., 117. Dharmahdya, 222. DHARMAKIRTI, 240. Dharman, 155. Dharmasûtra, 72, 288, Dheani, 329, 394. Dhydna, 223, 235, 241, 253. Dicux, 18, 77-8, 146 aq-, 182, 185, 202 aq. Digambaras, 172-3, 175, 239. DIGNAGA, 240. DUnd, 172. DIODORE d'Agyrion, 36. DIODOTOS, 48-9. Dionysos, 202,347. DIVAKARA, 239. DRAS, 9. Dravida, 13. DRAVIDIENS, 13, 22, 24, 70, 83, 141, 256, 458, DRISHADVATI, 30. Droit, 74 sq. V. Dharma, 117-8, DUBOIS, 91. DUMONT (P.-E.), 105. | FOOTE (R.-B.), 21.

DUPERRON (A.), 265, Durgh, 79, 142, 342 371, 386, DURKHEIM (E.), 142. DUTOIT (J.), 378. DVARAVATI, 412, 420; 423, 447, Dyaus, 77, 148;

Économique (Vie), 123 sq. Ecriture, 260. EDGERTON (F.), 379. EGGELING (J.), 293, EGYPTE, 24, 83, 43, 56. ELEPHANT A, 437, 440 ELLORA, 307, 398, 408, 415, 423, 437, 440, 446. EPHTHALITES, 62. EPICURE, 221, 228, 249. Epigraphie, 44. Epopées, 25, 268 sq., 296 sq.

Eschatologie, 158, 162, 185, 194, 210. Reciaves, 124, 134. Etat, 107, 110, 121, 134, 163. Ethnographie, 10-2, 15,

94. EUPHRATE, 17. EUTHYDEMOS, 49.

Fables, 300. FA-HIEN, 129, 241. Famille, 18, 74 sq., 99. FAUSBOLL, 378. FEIST (S.), 16. Femmes, 75, 83, 134, 142, 171, 287-7, 311, 322, 326, 332, 348, 351, 343, 368, 454-8. Féodalité, 111. Fer. 24, 127. Fou, 76-8. FINNO - OUGRIENS, 208, Fine, 88, 120, 133, Foi, 149, 194, 259, 253.

FOUCHER (A.), 224, 384, 414, 417, 426. FOU-NAN, 129. FRANKE (R.-O.), 579.

GADD (C.-J.), 23.

Ganu. 102. GANDHARA, 30, 34, 52-4, 63, 218, 224. 285, 419, 86, 283, Gandhareaz, 348. Ganeca, 79. GANGE, 3-7, 14, 24, 67, 103, 370. Gari, 163. Gaudapadiya karika, 233, GAUTAMA, 230. Gautama, 82, 84-5, 119. GAUTHIOT (R.), 189, 261. Gavampati, 187. GAWRONSKI (A.), 345, 392. Gdyntri, 78. GELDNER, 96. Généalogies, 27. Geographie, 1-19. Géométrie, 243. GHATS, 3, 8. GILES, 16. Glugorinda, 343, 374, 377. GLASENAPP (H. von), 90. GODAVARI, 5. GCETHE, 364. GOGRA, 4. GONDS, 14, 21,

GOSALA, 171. Gotra, 75. Grama, 74, 119 (Gramani). Grammaire, 289, 291, sq. GRANDJEAN (J.-M.), 341. GRECE, 34, 35-41, 50, 103, 167, 212,

Gopa, 76, 105, 119, 147.

GONDWANA, 2.

Gopura, 411, 446.

GRECO BOUDDHIQUE (Art), 53, 224, 398, 412.

419, 482, 425-6, 429, 432 sq., 444, 448, GRECS (INDO-). 68-9, 351. GRIERSON (Sir Groage), 30, 207, 384. Grayanatra, 71, 78, 271, 288. GROSLIER (G.), 353. GROSSET (J.), 347. GROUSSET (R.), 17, 129, 434. GRUNWEDEL, 189. GUERINOT (A.), 170. 175, 333. Guna, 209-10, 227, 244. GUNADHYA, 260, 355, 383 sq. GUNAVARMAN, 241. Gupta (Dynastie; urt), 58, 65, 269, 326, 398, 424, 429, 435, 439, 445. Guru, 92, 172.

HACKIN, 433, HADDA, 434. HALA, 817, 834. HAMILTON (A.), 265, HARAPPA, 28, 401, 443. HARDY (8.), 315. HARICHAND, 330. Harita, 82. Harirames, 204-5, 208, 301, 303, 311, HARSA, 64-6, 115, 333, 366, 387, 397. HATHI GUMPHA, 301. 393. HAUG, 95. HEBERT, 433. HECATEE, 34. HELIODOROS, 50, 203. HEMAGANDRA, 173. 293, 319, 324. HENRY (V.), 339, 359 361. Héraklés, 53. HERODOTE, 34, 126. HERTEL (J.), 379. HÉTÉENS, 17. HEVESY (G. DE), 23.

HILLEBRANDT, 123. HIMALAYA, 3, 5, 12, 329. Hināyāna (Petit Vehicule) 179, 212, 219 ag., 221, 228, 239. Hindl, 260, Hindouleme, 25, 97, 198 sq., 212, 428. HINDOUSTAN, 2, 6, 8, HINDU KUSH, 3, 5, 37, 30, 130. Hindustani, 260. HIONG-NOU, 15, 50. Hiranyagarbha, 156. HIRT (H.), 17. Histoire, 22, 68, 246, 332-3. Hitopadera, 264, 269, 293, 382. HITTITES, 17, 270. HIUEN-TSANG, 65, 115, 241, 291, 320, 366. HOLTZMANN (A.), 299. HOROVITZ (J.), 351. HORUJI, 440, 448. HROZNY, 17. Húda, 446. HUMBOLDT (W. von), 256, HUME (B.), 197. HUNS, 15, 50, 62 Blancs, 63, 67, HUTH (G.), 327. HUVISKA, 54. Hydrographie, 4-6, 10-1. IBBETSON, 94. Igyara, 235. ICVARAKRSNA, 237. INDE, 2; passim. INDOCHINE, 12-3, 129, 411, 434, 441, INDO-EUROPEENS, 12, 14-9, 67, 69, INDO -GERMANIQUE, 16, 150. Indologie, 263 sq. Indra, 17, 114, 148, 283, 289, 300, 302, 310.

INDRAPRASTHA.  $\mathbf{v}_{-}$ Delhi. INDUS, 2-9, 23-5, 30, 33, 37-40, 401-2 Industrie, 126. Intouchables, 88. Invasions, 11, 68 sq. 61-4, 67-8, 108, 141, 163, 211, IRAN, 3, 6, 8, 18, 29, 33, 36, 42, 50, 53, 62, 67, 75, 95, 111-2, 180, 143, 145, 160-1, 187, 189, 206, 212, Islam, 66-8. Itihdra, 296. JACOBI (H.), 227, 270, 303, 328. JAGANNATHA, 239. JAIMINI, 227. Jainisme, 29, 31, 43, 65. 160 sq., 180, 210, 228, 231, 244, 259, 293, JAMALI, 171. Jana, 75. Janman, 74. JAPON, 193, 224, 424, 434, 440, 448. JAFA, 129, 406, 411, 441, 447, 458.

> 300, 323, 377, 419, 443. Ján, 90, 86, 195. JAYADEVA, 342. JHILUM, 37-9. Jina. V. Mahavira. Jiva, 178. Jaana, 157, 199. JOLLY, 96. JONES (Sir WILLIAM), 16, 264, 364, JOUVEAU-DUBREUIL. 404, 408, 436. JUMNA, 5, 7, 25, 32, 63, 103, Justice, 112-4, 117-9, KABOUL, 9, 15, 18, 37, 42, 49, 54, 62, 130.

KACCAYANA, 293.

Játakas, 87, 113, 269.

KACHGAR, 130. KACI. V. Binards. Kācvapa, 224. KADPHISES I of II, 31-2. Keicelyam, 169, 209, 235. Kdla, 228. KALHANA, 332. Kall, 142, 458. KALIDASA, 60, 264, 308, 321, 327-36, 360-6, 374, 458. KALINGA, 47, 55, 59. Kaipa, 289. Kalparitra, 72, 80, 171, 288, 290, Kdmasūtra, 110, 290, 222, 330. KANADA, 228. KANAUJ, 65, 378. KANDAHAR, 8, 36, 40. EANISKA, 28, 51-4, 56, 187, 212, 421, 434, EANT, 241. KAPILAVASTU, 102. KAPILA, 237. KARLI, 430, 439, 444, Karman, 144, 154-5, 157, 162-5, 171, 177-8, 197, 220, 225, 300, 206. 325, 332, KATYAYANA, 227-292. KAUCAMBI, 32, 128, 187-8. KAUNDINYA, 129. Kauravas, 25, 30, 297. Kaunifya - Arthacastra. KAUTILYA (= Canakya), 42, 101, 106, 116-20, 123-6, 124, 338, 359. KAVERI, 5. Kaoya, 321, 325-44, 379. KEITH (A.-B.), 319, 345, 379, 384. KERN, 95. KHAIBER, 9. KHARAVELA, 20. Khurnatri, 29, 262; KHMER (Peuple et Art).

224, 400, 406, 412, 423, | 442, 447, 458. KHOTAN, 52. KIELHORN (F.), 379. KITSNA, 5. Koca, 294-5. KOCALA, 31-2, 102, 169. KOLS, 12-3, 139, 141. KONOW (S.), 48, 845. Kouan-Yin, 224. Kouchanes, 51-4, 63. KOUTCHA, 17. Kranu, 142, 202. Kentrapaa, 55, 63. KROM, 119. Kantriyas (Cante), 61, 92, 98 sq., 110, 114, 133, 161, 169, 198, 203, 286, 305: KSEMENDRA, 324, 385. KUÇINA GARA, 32, 183. Kudu, 405. Kula, 74, 102, 114, 247. Kumdra, 328. KUMARAGUPTA, 61-2. KUMARAJIVA, 241. KUMARALABDHA, 220. KUMARILA, 227. KUNDAKUNDA. 239. Kurus, 25, 30. Kurkna. V. Kouchanes. LACOTE (F.), 383, 394. Laingikam, 129. Laksmi, 331, 365, 418. LALOU (M.), 393, LANGLES (L.), 265, 383. LANGLOIS, 357, 359, 361. LANKA, V. Ceylan. LAUFER (B.), 261, LA VALLEE-POUSSIN (L. DR), 97, 186, 189, 220. LE COQ (Von), 189. LEUMANN, 189. LEVI (8.), 13, 139, 186, 189, 213, 269, 279, 283, 297, 315, 320, 325, 328, 343, 345 sq., 184.

LEVY-BRUHL (L.), 140. Liberté, 92, 99, 121, 124, 178, 216, 252, LICCHAVIS, 32, 58, 102. LIEBICH, 292-3, 327. Linga, 142, 229, 387, 427. Linguistique, 12-9, 255 mq. Littératures, 14, 33, 70-8, 82, 98, 267 mg. Logique, 119, 196, 214, 229-31, 240, Loi. V. Dharma, 117-8. Lokayatas, 167. LONG-MEN, 448. LUEDERS(H.), 321, 354. LUDWIG, 113. Lumière, 77, 235. MACDONELL(A.-A.), 51. MACHIAVEL, 107, 112, 116, MACKAY (E.), 23. MADHYA, 233. MADHYADECA, 30. Madhyamika, 216 239 59-MADHYANTIKA, 187. MADURA, 57. MAGADHA, 21, 25, 41, 48, 58, 63, 169, 239. MAGHA, 330. Magie, 141, 144-5, 152, 154, 167, 235, 351, Mahdbharata, 25, 82-3, 103, 107, 109, 113, 204, 208 aq., 297 eq. Mahiibhiisya, 203. Mahākāçyapa, 187. MAHANADI, 5. Maharditel, 259. Mahasamghikas, 188, 192, 219. MAHĀVĪRA, 29, 168-71. Mahāyāna (Grand Vehicule), 53, 65, 179, 192, 212 sq., 239 sq., 326. MAITRAKAS, 63. Maitreys, 223-4, 240. MALAVIPURAM, 408, 410, 438, 446,

MALLAS, 32, 102, MALLINATHA, 330. MALWA, 63, 65. MAMMATA, 329. Manas, 153, 195, 209, 230. Mánacadharmaçástra, 82, 84, 87, 128, MANL 214. Manichéisme, 214. Manjugri, 192. MANKOWSKI (L.-V.). 383. Manu, 82, 123, 143, 162, 281, 309, 348, Manyu, 149. Mara, 182, 325. MARATHE, 13, 33, 259. Mariage, 80, 83 aq., 185. MARSHALL (Sir Jour), 23, 51, 402, MARSTRANDER, 17. Maruta, 149. MASSON-OURSEL (P.), 1, 231, 250, MASOUDI, 389. Materialisme, 167, 176. MATHURA, 128, 172, 176, 180, 187-8, 194, 259, 398, 420-2, 427, 430, 432, 434-5, 439, 444. MATICANDRA, 289. Matriarcat, 74, 85. MATRCHTA, 323. MAUGDALY AYANA, 182, 313, 354. Mauryan, 41-8, 58, 128, Mayd, 154, 181, 222, 233, 418, 425, MEDES, 18, MEDHATITHI, 131. Megalithique, 21. MEGASTHENE, 42, 103, 106, 126, 302, MENDUT, 423. Mensurations, 72. MESOPOTAMIE, 23, 148. Messianisma, 206.

Métrique, 273, 289, 299, 312, 318, MEYER (J.-J.), 101, 391. MIHIRAGULA, 53. MILINDA (MENAN-DRE), 49, 56, 191, 214, 315. MINAYEFF, 189, Minianisa, 200, 226, 232, MIRZAPUR, 21. MITANI, 17, 148. Mithra, 53. Mithralame, 53. Mitra, 17, 100, 147-9, MOGOLS (Grands), 15. MOHENJO-DARO, 23, 401, 443. Mohan, 115, 165. MONGOLS, 15, 23, 67. MON-KHMER, 12, 257. MORGAN (J. BE), 17. Mort, 84, 86, 195, 287, Morts, 78, 81, 158. Mousson, 5-6. Mudrdrdknasu, 41. MULLER (M.), 265, 386. MUNDA, 12, 139, 257. MYSORE, 411.

Naciketas, 287. Ndza, 332, 367, 435. NAGARJUNA, 53, 192, 214, 245. NAKSH-I-RUSTEM,33. NAL, 403. NALANDA, 240. Namurapa, 196; Nandas, 35, 41, 359. NANJIO (B.), 189. Ndrada, 82, 106, 113, 131. Narayana, 204, NARBADA, 3-6, 8, 43, 65. Nariaka, 320. Nasatyan, 17. Natyacastra, 110, 345. Nattika, 167. Navigation. 56-7. Neolithique, 24. Métaux, 18, 21-2, 24, 126. | NEPAL, 3, 9, 15, 32-3, | Panthéisme, 199.

66, 128, 242, 424, 440. 447. NESFIELD, 94. Nestorianisme, 207, 214, NICOBAR, 2, 12, 139. Nidana, 195. Nighantu, 289, 294; NILGIRI, 3. NIMBARKA, 233. Nirgranthas, 158-9, 171, 179. Nirmanakaya, 222. Nirukta, 151. Nirvina, 30, 171, 183, 193-4, 220, 222, 225, 314, 418, 425, Nitisara, 107. NOVALIS, 217. Numismatique, 53, 133. Nydyn, 230 aq., 289, 294.

OLDENBERG (H.J. 96, 180, 190, 283, 336, 345. Om. 277. ONESICRITE, B7. Or. 18, 127. Orographie, 2-4. OTTO (R.), 142. OXUS, 9, 50-1, 62, 128, 130.

Pácupata, 210. Pada, 205, 273. Paddrtha, 229. Pali, 32, 187, 189, 193, 259, 293, 412, PALLAVAS, 59. PAMIR, 3, 52, 130, 212. Pancayat, 91. Paficaratra, 210, 269. Pañcatantra, 378-82. Punchalas, 40. PAN-CHAO, 51-2. Pandavas, 25, 83, 204, 297, 301. Pandit, 151, 172, 194, 211. Pandyna, 47. Pani, 127. PANINI, 203, 221, 208.

PAQUES (Ille de), 28, PARAMARTHA, 241. Parjanya, 147. PARGITER, 247, 310. PARTHES, 48, 50, 52, 241. Párvati, 329, 342, 374. PATALIPUTRA (PAT-NA), 34, 42, 47, 49, 58, 112, 128, 173, 191, 430. PATANJALI, 203, 234, 293, 312, 348. Pati, 76. PAUL l'Alexandria, 244. PAVA, 32, 102, 169. PELLIOT (P.), 129, 189. PENJAB, 4, 6-7, 9, 10, 14, 25, 29, 37, 42, 49, 60, 62 65, 67, 102, 161. PERSEPOLIS, 33, 36, 44. PERSE, PERSES, 18. 62; 440, 448. PESHAWER, V. Puru-Bapura. PHÉNICIENS, 262. PHILIP (A.), 87. Physique, 244. PLATON, 151, 153, 240, 249, 251. PLUTARQUE, 36, 315. POLYAENUS, 36. Polyandrie, 74, 83. POLYNESIE, 163. Population, 10-9. POROS, 37, 115. Poterie, 22. PRABHAKARA 227, 239. PRACASTAPADA 239, PRABHAKARAVAR DHANA, 64. Pradeça, 177. Pradhdnam, 200. Prajapati, 149, 152, 156. Pra)fla, 199. Prajasparamita, 192, 215. Prakrits, 44, 259, 272, 312, 335, 349, Prakrii, 111, 201, 209, 233, 236,

Pramidna, 224, 229, 230, 1 Prdun, 153, 157, 166; 245. PRASENAJIT, 31, 235. Prusungika, 240. Pratimokua, 185. Pratuckabuddha, 222. Pratyaksa, 229. PRAYAGA (Alldhilbdd), 58, 65, Prehistoire, 21-6. Professions, 94. Prophétisme, 266. Propriété, 86 sq., 132. Prihu, 123. PZRYLUSKI (J.), 12-3, 32, 85, 128, 139, 186, 194, 157, PTOLEMBE, 244. PTOLEMBE PHILA-DELPHE, 43, 47, Pudgala, 177, 221. Paja, 141. PULAKESIN. 63, 65. Puranas, 25, 35, 107, 205, 211, 247, 269, 308 sq., 328. Purdrayas, 282, 345, 365 Purusa, 142, 152, 201, 204, 209, 234, PURUSAPURA (Peshamer), 9, 52. PUSPADANTA, 178, 175. Pusan, 143. PUSYAGUPTA, 60. PUSYAMITRA, 48. PYTHAGORE, 254. RADDA, 433. Radha, 343.

Raison, 251. Raja, 53, 76, 102, 104, RAJACEKHARA, 372. BAJACRHA, 31, 169, 182, 187. Rujas, 237. Rajpute (Art), 448. RAJYAVARDHANA, 64. Rama, 205, 204 sq., 289, 345. 370. RAMANUJA, 233, 311. Samiti, 113-4.

Ramayana, 75, 54, 768, 303 mg. RAPSON (E.-J.), 11. Rans, 245, 349, 352. RASTRAPALA, 192. Hatna, 193. Ratnasamhhava, 224. Ravana, 192, 205, 303 sq., 308, 321, 330, 359. REGNAUD (P.), 347. 357. REICH (H.), 35t. RENOU (L.), 150, 322. Republiques, 99, 102-4. REY (A.), 244. Rgveda, 19, 22, 24, 70, 92, 95, 127, 144, 149 sq., 156, 161, 257, 266, 270 sq., 296, 345, RHYS DAVIDS, 190, 343. RISLEY, 94. Rites, 78 mg., 145, 154 ROOER (A.), 264, 338 Rol (Grand), 29, 33, 36, 45-6, 53, 104. ROTH (R.), 266. Roue, 106, 109, 117, 170, 182, 202, 249, 315, 421. Routes, 7, 128, 130. Royauté, 44-6, 67, 76, 104-12, 180. Rsf, 91, 151, 211, 274. Rea. 100, 145-7, 163. Rudra, 149, 202. Húpa, 197. Russie, 17. Ryotwari, 88.

> Sabha, 75, 112-4. Sacrifice, 87, 146, 152, 159, 346. SAKAI, V. Cdkyas. Sakrdagamin, 18% Samadhi, 235, 252. Sămaveda, 70, 125, 275. Sambhogakáya, 222. Samgha, 183, 188. SAMOHADASA, 240. Sambiel, 71, 73, 152, 276.

Sam/#4, 197. Samkarsana, 203. Samkhya, 176, 199, 209-10, 233-4, 235 sq., 244, 310. Sammiffyar, 230. SAMPRATI, 47. Samadra, 161-5, 222. Samskdra, 71, 78, 80, 196-7, 250. SAMUDRAGUPTA, 58-61, 65. 222 Samyakaambuddha, SANCHI, 33, 259, 391, 410, 413, 429 RQ., 444. Sundhyd. 78. SANGALA, 103. Sanskrit, 32-3, 176, 189, 255, 258, 294, 312, 335, 349, 450, SANTALS, 139. Sapinda, 77, 85. SARASVATI, 30. SARNATH, 44. Sarvastivadins, 188, 219, 211 Bassanides, 54, 62, Samea, 237. Santrantikas, 220-1. Satya, 154, 193. Sauvours, 169, 206, 222, 419. Savitri, 148, 310. SAYANA, 151, 266, 274. SAYCE (A.-H.), 17, 28, SCHLAGEL, 265. SCHMIDT (Le P.), 13, SCHMIDT (R.), 388. SCHOPENHAUER, 155. SCHRADER (F.O.), 13, 256. SCHRODER (L. VON), 282, 288, 351, Sciences, 70-2, 138, 243-7, 262, 289, Scolastique, 110, 118, 155, 239, 247, SCYLAX, 33.

219 sq. SEISTAN, B. 32, 40. SELEUCUS (NICATOR), SELEUCUS II, III, 48. SEMITES, 143, 163, 212. Sena, 114-5. Senat, 103. SENART (E.), 94-6, 99, 180, 213, 259, 293, 312, 321. SERINDE, 53, 67, 189, 207. Servitude, V. Bandha. 351, SHAKESPEARE, 368, 371, SIAM, 412, 415, 422-3, 441, 447. SIBERIE, 17. SIDDHASENA, 239. SIGVIRIYA, 436. SIKKIM, 3, 9. SINDH, 33, 42. SHA, 84, 303, 305 sq. 370. BKANDAGUPTA, 61-2. Skandha, 177, 195. SLAVES, 288. SMITH (8.), 23. SMITH (V. A.), 30-1, 33, 51, 64, 115, 309. Smtti, 81, 119. 251. SOCRATE, 240. 433-4 130, SOGDIENS, 18, 241. Soleil, V. Sürya, 106. 170, 180, 182, 213, 3091 Soma, 147, 274, 280, SOMADEVA, 385. SON, 3. Sophistes, 167, 191. Sparen, 195. SPEYER, 383. SPINOZA, 159. SRONG-TSAN GAMPO, 66, 242, SCYTHES, 48-54, 420. STEIN (Sir Avana), 263. Terre-mère, 147.

Sectes, 168, 187, 207, | STCHERBATSKY (Th.), 189, 227, 241, Sthavirus, 172, 184, 188. STHIRAMATI, 240. STHULABHADRA, 173. STRABON, 36. STREHLY (G.), 367, 369. Stana, 404, 413-6, 431, 444. BUBANDHU, 393. Sáksma, 238. SUMATRA, 13, 129. SUMERO-DRAVI-DIENNE (Civilisation), 23, 143, 401, 443. SURATE, 8. Sürya, 79, 148, 339, 367. SUSE, 112, 443. SUSIANE, 28, 401. Sara, 115, 286, 310. SUTLEJ, 4, 7, 9. Sitres, 71, 191, 271, 288, 290. SUVARNABHUMIA29. Svåtantrikas, 240. Syllogisme, 231. SYRIE, 18, 130. TAINE, TS1. Taittirlya, 156. Taj Mahal, 398. TAKSACILA, 37, 47, 49, 50-2, 203, 433. Tamas, 237. Tamoule (Litterature), 13, 57, 172, 256. Tanmátra, 218. Tantras, 213, 225, 246, 342, 426. Taoisme, 167. Tapas, 155-6. TAPTI, 58. TARANATHA, 323. Tethdgatagarbha, 218. Tathatā, 218, 234. Tattvárthá dh'igama nátra, 176. TAXILA, V. Takungilii. TCHE-Y1, 241.

192, 225,

THAR, 6.

Thelame, 202, 233, 235. THOMAS, 206. THOMPSON (E.). 84. THON-MI SAMBHOTA, 242. TIBET, 9, 11, 15, 33, 66, 102, 189, 224, 242, 323, 398, 424, 428, 450. 447-8, 448, TIEN - LONG CHAN. 424, 440, 448, TILAK (B.-G.), 270. TINNEVELLY, 22. Tissage, 18, 126. TODAS, 405. TORHARIENS, 17, 50. TOURFAN, 17, 323 Transmigration, 117, 161, 177, 234, Travail, 92, 124. Tribhanga, 438, 457. Tribu, 75. Trikdya, 222. Trimarti, 207, 438. Trand, 195. TUCCI (6.), 189. TUNELD, 186. TURKESTAN, 11, 16, 130, 363, Tysatar, 148, 289. UDASIN, 34. UDAYA, V. Udanin. UDAYANA, 283, 385-6. UDBHATA, 329.

UDDYOTAKARA, 239. UJJAIN, 32, 56, 63, 67, 128, 187, 259, 327. UJJAYINI, V. Ujjain. Uma, 328, 342. UMASVATI, 176, 239. Upddana, 195. UPALI, 182, 187. Upaniands, 70, 156, 195, 198-9, 233, 268, 276, 184

Terre-Pure (Sukhāvatī), | Urvaçi, 282, 345, 368. Usuz, 147. Vac. 153, 157, 283, 291. Valbhārikus, 220-1. VAICALI, 32, 58, 101, 128, 169, 186, Valçesika, 176, 209, 215, 228, 239, 244, Faicuas (Caste), 92, 124, 127, 132, Vairocana, 223, Vaisnavas, fidèles de Visnu, 82. Vajes, 215, 225, Vajrapāni, 425. VALABRI, 63, 173, VALMIKI, 304, 308, 321, 372. Vâmana, 340. VARAHA MIHIRA, 244. Varna, 96. Varud, 123. Varuna, 17, 100, 114, 143, 147-9, 160, 222, VASISKA, 54. Vasiatha, 82, 119. VASUBANDHU, 60, 219-20, 234, 239-40. Våsudeva (Divinité), 50, 202-4, 213, VASUDEVA I, 54. VATSYAYANA. 239. 290. Vedund, 195, 195, Veddaga, 289. Védánta, 237 sq., 284, 327. Védas, 24, 27, 70-3, 81, 123, 347, VEDDAS, 13. Véhicules: (Grand Petit), V. Mehdydan et Hinaydna, 3º V., 225. VENDRYES (J.), 19. Venyms, 85. Vibhajyavadins, 221. Problems, 220; Vic. 75, 113. Vigvakarman, 156.

FIDEHA, 199. Vidhi, 227. Fidyd, 201, 277. Fijhdau, 196-7. Vijfiaptimetra, 219, 240. VIKRAMADITYA, 327. 340: Village, 87, 99, 119, Vimána, 411, 446. Vinuya, 182, 188, 221. FINDHYA, 4. Virus, 178. Vianu, 50, 60, 79, 106, 109, 148-9, 182, 203 sq., 213, 311, 232, 342, 374. 427, 458. Pinns-ameri, 82. Voin, 193. VRJJIS, 32, 102. Vrtra, 148. Vyákarana, 291. Vyaktam, 238. VYASA, 234, 310. Fyoonhara, 118. Fyühn, 210. WACKERNAGEL, 272,

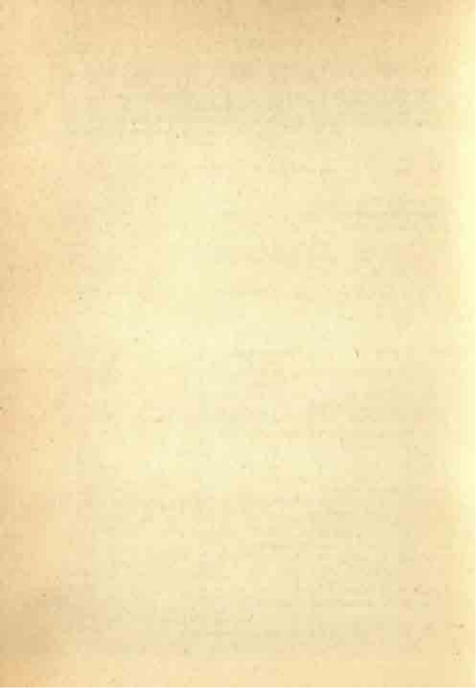
291. WALLESER (W.), 189. WANG HIUAN-TS'O. 65. WEBER (A.), 395. WILBRANDT (A.), 318. WILKINS (CH.J. 264. WILSON (H.), 211, 845, 357, 361, WINDISCH, 351. WINTERNITZ, 106, 275, 288-9, 292, WOU.SOUN, 50. WOUTI, 51. WUST, 270. XERXES, 34, 126. YACODHARMAN, 63. Yajña, 146, 157. YAJNAVALKYA, 285. Ydjňavalkya, 82, 86, 106, 276. Yajavida, 70, 82, 152, 275, 281.

Yama, Yami, 282, 287- | Favaniki, 351. 338. YAMUNA V. Jumnd. YASKA, 151, 290-1. FAVANAS (Green), 103, 298.

YI-TSING, 220, 241, 323, Yoga, 166, 177, 181, 200, 209-10, 215, 222, 234, 310.

Yogácáras, 192, 215 sq. YUE-TCHE, 50-1, 241. YUN-KANG, 448.

ZOROASTRE, 29, 62, 144, 149, 160, 179, 206



### TABLE DES CARTES

| Le Nord-Ouest de l'Inde                 | 8  |
|-----------------------------------------|----|
| L'Inde aux premiers siècles bouddhiques | 32 |
| L'Empire d'Açoka                        | 40 |
| L'Empire de Samudragupta                | 56 |
| L'Empire de Harsa                       | 64 |

## TABLE DES FIGURES AU TRAIT

| 1 Colonne sans chapiteau ni base - art local (Bedså)     | 498 |
|----------------------------------------------------------|-----|
| 2 Colonne d'Açoka (art importé)                          | 498 |
| 3. — Colonne de Kârlî                                    | 498 |
| 4 Colonne de Nasik                                       | 498 |
| 5. — Colonne d'Ajantà                                    | 499 |
| 6. — Colonne d'Ajantà                                    | 499 |
| 7 Colonne legère en bois ; d'après une peinture d'Ajanta | 499 |
| 8. — Colonne de Malavipuram                              | 499 |
| 9. — Pilastre de Nāsik                                   | 500 |
| 10. — Pilastre d'une façade d'Ajanfa                     | 500 |
| 11. — Pilier d'Ellorà                                    | 500 |
| 12. — Piller d'Ellorà                                    | 500 |
| 13. — Pilier-colonne de Bādāmī                           | 501 |
| 14. — Pilier-colonne de Bâdâml                           | 501 |
| 15. — Piller-colonne d'Ellorà                            | 501 |
| 16. — Colonne dravidienne tardive                        | 501 |
| 17 Plan. Forme rectangulaire, caverne I d'Ajantà         | 502 |

| 18 Plan. Forme allongée, Karif. | 502 |
|---------------------------------|-----|
| 19. — Temple de Sänchl          | 503 |
| 20. — Temple de Chezària        |     |
| 21 Vimâna de Tanjore            |     |
| 22. — Gopura de Madură          |     |
| 23. — Çikhara de Sirpur         |     |
| 24. — Çikhara de Bhuvaneçvara   | 505 |

### TABLE DES PLANCHES HORS TEXTE

- Fouilles de Mohenjo-Daro: A. Buste. B. Cachet représentant un bovidé. C. Cachet représentant un zébu.
- II. A. Stapa de Sanchi. B. Bhājā, caverne: extérieur et intérieur.
- III. Aĵantă. A. Extérieur de la caverne nº 19. B. Intérieur de la caverne nº 26.
- IV. A. Mavalipuram : Les Ratha. B. Aihole : Temple.
- V. Sanchi: Piliers. A. Cleux superposés. B. Décoration avec motifs indiens. — C. Décoration avec motifs importés.
- VI. Sănchi. A. Linteau. Départ du Bodhisattva. B. Vase aux lotus symbolisant la naissance. C. Naissance avec la représentation de la mère du Bodhisattva. D. Arbre de l'illumination et trône vide. E. Roue du premier sermon et adorants. F. Roue du premier sermon et trône vide. G. Stûpa symbolisant le parinirvâna.
- VII. Évolution de la figure du Bouddha. A. Bouddha grécobouddhique. — B. Bouddha-Bodhisattva de Mathurā. — C. Bouddha d'Amaravati. — D. Bouddha de Dông-duong. — E. Bouddha de style gupta. — F. Bouddha siamois tardif.

- VIII. A. Tête de Păfaliputra. B. Chapiteau d'Açoka. C. Tête des fouilles de Hadda. — D. Bas-relief des fouilles de Hadda: Départ du Bodhisattva.
  - IX. A. Bărhut : Jălaka du grand singe, B. Amăravall : Les dieux transportant au ciel le bol à aumônes du Bouddha.
  - X. Sculptures gréco-bouddhiques. A. Naissance du Bouddha.
     B. Visite d'Indra.
- XI. Ajantà. Scène de la caverne I, mur de gauche.
- XII. Ajanta. Scène de la caverne I, mur de gauche.
- XIII. Ajantà. Figures féminines, caverne I, mur du foud : Filles de Măra et figure à côté du grand Bodhisattva.
- XIV. Ajanta. Bodhisattva, caverne I, mur du fond.
  - XV. Ellorà. Civa dansant de la caverne Ràvana Kà-Khai.
- XVI. Évolution du Tribhanga. A. Sânchī. B. Mathurā. C. Amārayati. — D. Art dravidien tardif. — E. Art du Nord.

# TABLE DES MATIÈRES

INTRODUCTION

| LE SOL, LA POPULATION                                                                                                      |      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Chapitre premier. — Le Sol                                                                                                 | t    |
| CHAPITRE II. — La Population                                                                                               | 10   |
| <ol> <li>Critères ethnique et linguistique, 11. — II. La souche indo-europée<br/>et le rameau aryen, 15.</li> </ol>        | nne  |
| PREMIÈRE PARTIE                                                                                                            |      |
| L'HISTOIRE                                                                                                                 |      |
| CHAPITRE PREMIER. — Les temps préhistoriques                                                                               | 21   |
| CHAPTER II. — Les débuts de l'histoire : les vi* et v* siècles avant Jésus-Christ                                          | 27   |
| CHAPTERE III Alexandre Les Mauryas                                                                                         | 36   |
| I. La campagne d'Alexandre, 36. — II. Candragupta, 41. — III. Açoka, 44.                                                   |      |
| CHAPITRE IV. — Indo-Grecs, Indo-Parthes, Indo-Scythes, Les<br>Kouchanes et Kaniska                                         | 48   |
| CHAPITRE V Le Dekhan jusqu'au me siècle                                                                                    | 55   |
| CHAPITRE VI. — Les Guptas. Huns et Tures, Harsa                                                                            | 58   |
| DEUXIÈME PARTIE                                                                                                            |      |
| LA SOCIÉTÉ INDIENNE                                                                                                        |      |
| INTRODUCTION                                                                                                               | 69   |
| CHAPITRE PREMIER La famille. Son culte, son droit                                                                          | 74   |
| I. Le culte familial, 76. — II. Le droit familial, le dharma, 81. —<br>La femme et le mariage, 83. — IV. La propriété, 87. |      |
| CHAPITRIS II La caste                                                                                                      | 0.00 |

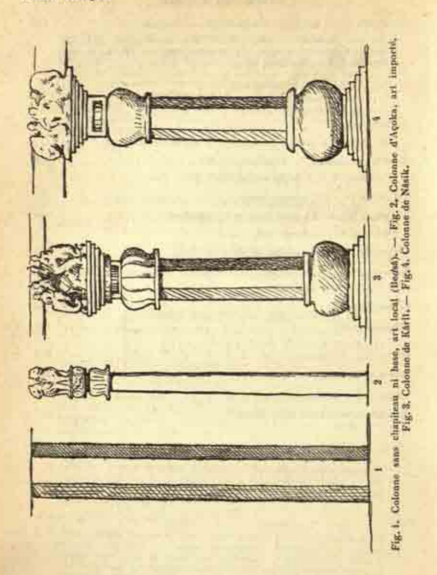
| TABLE DES MATIÈRES                                                                                                                                                                                                                                                                          | 495 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| CHAPITRE III. — L'ordre politique                                                                                                                                                                                                                                                           | 98  |
| Chapitre IV. — L'ordre économique                                                                                                                                                                                                                                                           | 123 |
| TROISIÈME PARTIE                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| LA VIE SPIRITUELLE, RELIGION ET PHILOSOPH                                                                                                                                                                                                                                                   | IES |
| CHAPITAE PRESIER. — Les origines                                                                                                                                                                                                                                                            | 139 |
| CHAPITRE II. — Jainisme et Bouddhisme primitifs                                                                                                                                                                                                                                             | 160 |
| CHAPITRE III. — Le Brahmanisme hindouisant (ve siècle avant- 107 siècle après JC.). Religions de Visnu et de Çiva, 198. — Théisme : Çiva, Visnu, Krsna, Rāma, 201. — Les avatars. Éclectisme, 205. — Les philosophies de la littérature épique, 208. — Transformation de l'orthodoxie, 210. |     |
| Сиарітве IV. — Le Grand Véhicule (Mahāyāna)                                                                                                                                                                                                                                                 | 212 |

La dialectique, Năgărjuna, 214. — La concentration. Açvaghosa, Asanga, Vasubandhu, 216. — Les sectes, 219. — Métaphysique

nouvelle, 220. - Mythologie, 222.

| CHAPTERS V L'apogée de la Philosophie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 226 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| I. Les systèmes brahmaniques (100-500), Pürva Mimāma, 225. — Vaiçesiles, 228. — Nyāya, 230. — Veifants, 232. — Yoga, 234. — Samkhya, 236. — II. Les philosophies an vir* siècle, 238. — Commentateurs orthodoxes, Jainianue, Boundhisme, 239. — Sa logique. — Son expansion. — III. Les traits caractéristiques de la pensée indienne, 243. — A. La Science indienne; mathématique, 243. — Physique, 244. — Chimie, médecine, biologie, histoire, 245-6. — B. Les Problèmes indiens. Le Problème social et la Scolastique, 247. — L'esprit conçu à l'indienne, 249. |     |
| QUATRIÈME PARTIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| LA VIE ESTHÉTIQUE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| LIVRE PREMIER. — La Littérature de l'Inde.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| INTRODUCTION,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| <ol> <li>Les langues de l'inde, 255. — L'écriture, 280. — III. L'étude de la<br/>littérature indienne en Europe, 263. — IV. La littérature de<br/>l'Inde, 267.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| CHAPITRE PREMIER Le Rgvéda et ses suites                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 270 |
| <ol> <li>L'age du Rgnéda, 270. — II. Tralts générans du Rgnéda, 272. —</li> <li>III. — Les autres Védas. Sáma, Yajur. Alharva-Véda, 275. —</li> <li>IV. Les Brahmana, 279. — V. Aranyakas et Upanisads, 284. —</li> <li>VI. Les Satras : a. Kalpa et Grhya-satras, 287. — b. Védanga.</li> <li>289. — Les satras de Panini, 291. — Les grammatriens après Panini, 293. — VII. Bhasya, 294.</li> </ol>                                                                                                                                                               |     |
| Chapter II La poésie épique                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 296 |
| <ol> <li>Le Mahābhārata, 297. — II. Le Rāmāyana, 303. — III. Les Purănas. 308. — IV. Les littératures palle et prakrite, 312. — V. La littérature sanskrite d'inspiration bouddhique. Açvaghom, Aryaçuru, 319.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| CHAPITRE III. — L'époque du Kavya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 327 |
| <ol> <li>Kālidāsa et autres poetes épiques de l'époque; la théorie de l'art<br/>poétique, 327. — II. Kālidāsa et la poésie lyrique (ératique), 233.<br/>— Bhartrhari. Gnomiques et érotiques, 336. — IV. Le mysticiame<br/>érotique. Jayadeva, 382.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| CHAPTERE IV Le théâtre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 345 |
| <ol> <li>Nātya-cāstra, 345. — II. Les precurseurs du théâtre classique, a. Le drame religieux el épique. Açvaghosa, Bhāsa, 354. — b. Le drame bourgeois et politique. Cūdraka, Viçākhadatta, 356. — III. Kālidāsa, Le théātre classique, 360. — IV. Les successeurs de Kālidāsa, 266. — V. Le drame après Bhavabhūti, 372. — VI, La farce, 375.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                          |     |

| TABLE DES MATIÈRES                                                                                                                                                                                          | 497 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| CHAPITER V. — La l'ittérature narrative.  I. Le conte populaire et la fable, 377, — II. Le conte savant. Brhatka- thd et Kathdsaritságara; Çukasaptati, 383. — III. Le roman. Danslin, Subandhu, Bána, 330. | 377 |
| LIVRE II. — L'Art de l'Inde.                                                                                                                                                                                |     |
| L'art pré-indien. Art de Harappä et de Mohenjo-Daro, 401.                                                                                                                                                   | 397 |
| CHAPITRE PREMIER. — L'architecture                                                                                                                                                                          | 404 |
| CHAPITRE II L'iconographie                                                                                                                                                                                  | 417 |
| CHAPITRE III. — La sculpture et la peinture<br>Évolution du Tribhanga, 438.                                                                                                                                 | 429 |
| CHAPITRE IV. — Évolution de l'art de l'Inde                                                                                                                                                                 | 443 |
| CHAPITRE V L'esthétique indienne, les fresques d'Ajantà et le théâtre sanskrit.                                                                                                                             | 449 |
| Conclusion                                                                                                                                                                                                  | 459 |
| Binliognaphie                                                                                                                                                                                               | 163 |
| INDEX                                                                                                                                                                                                       | 479 |
| Table des cartes                                                                                                                                                                                            | 491 |
| Table des piques au trait                                                                                                                                                                                   | 491 |
| TABLE DES PLANCHES HORS TEXTE                                                                                                                                                                               | 492 |
|                                                                                                                                                                                                             |     |



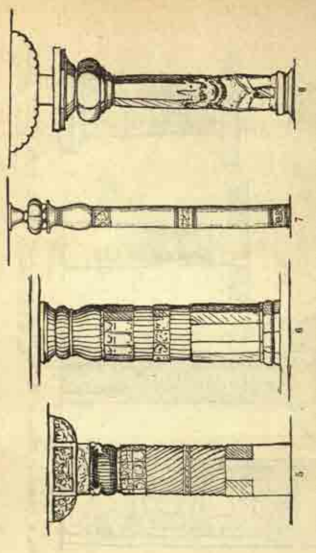


Fig. 5. Coloune d'Ajanta. - Fig. 8. Coloune d'Ajanta. - Fig. 7. Coloune légère en bois, d'après une peinture d'Ajanta. - Fig. 8. Coloune de Mavalipuram.

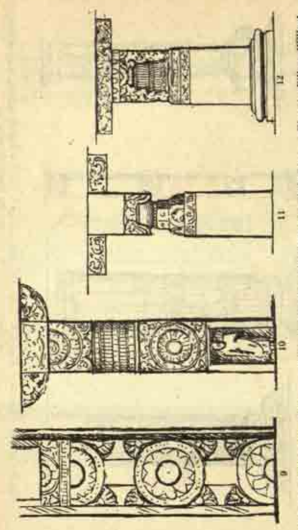


Fig. 4. Pilastre de Nasik. - Fig. 10. Pilastre d'une façade d'Ajunta. - Fig. 11. Piller d'Ellora. Fig. 12. Piller d'Ellora.

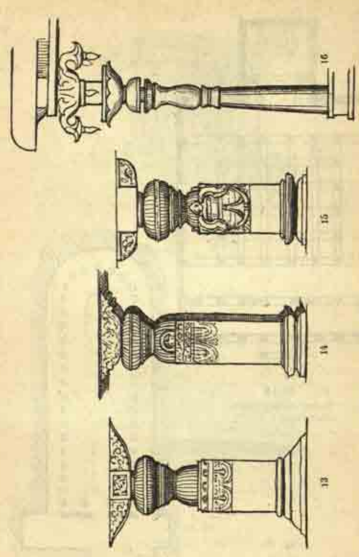
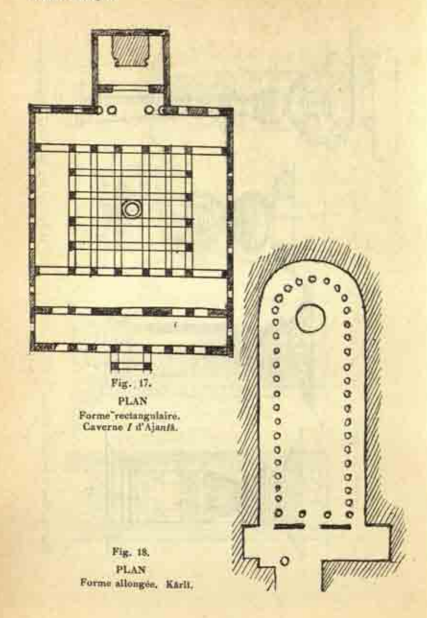


Fig. 13. Pilier-colonne de Badâmi. - Fig. 14. Pilier-colonne de Bâdâmi. - Fig. 15. Pilier-colonne d'Ellort. Pig. 16. Colonne dravidienne tardive.



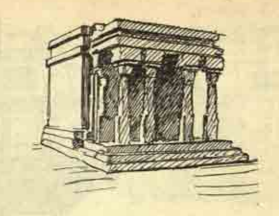


Fig. 19. TEMPLE de SANCHÎ

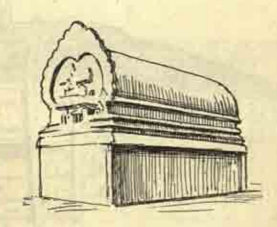
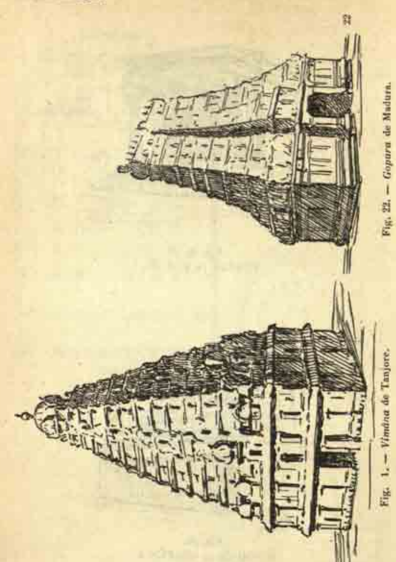


Fig. 20. TEMPLE de CHEZÂRLA



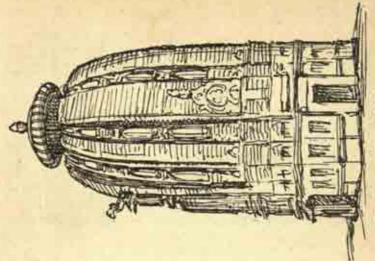


Fig. 21. - Cikhara de Bhuvanegvarn.

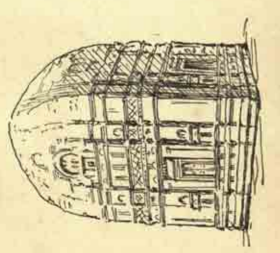
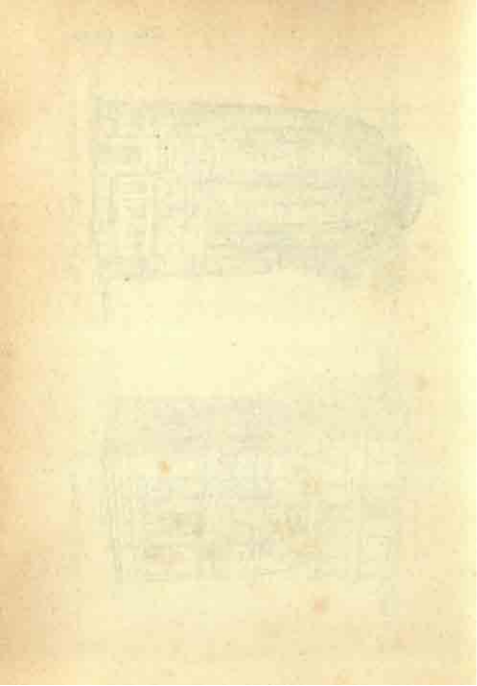


Fig. 23. - Cithara de Strpur.



6202-6-33. - CORBEIL, IMPRIMERIE CRÉTÉ,





B



.



## FOURLES DE MOHENJO-DARO

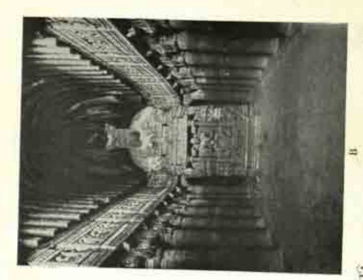
A. Buste — B. Cachet representant un bovide — C. Cachet representant on zebu (d'après Coomanaswant, Bistory of Indian and Indonesian Art).



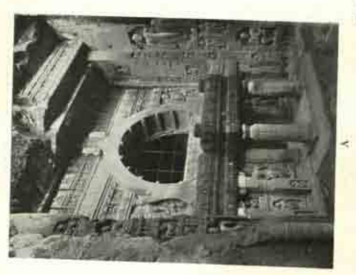
A. Grand Stapa de SANCHI. (Photographic V. Golophem.)



B. BHAJA: Caverne, exteriour et intérieur. (D'après une photographie du Major II. S. Wanchope).



Photographics E. II. Hail. - B. Intérieur de la caverne nº 26, A. Exherieur do la caverne nº 19,

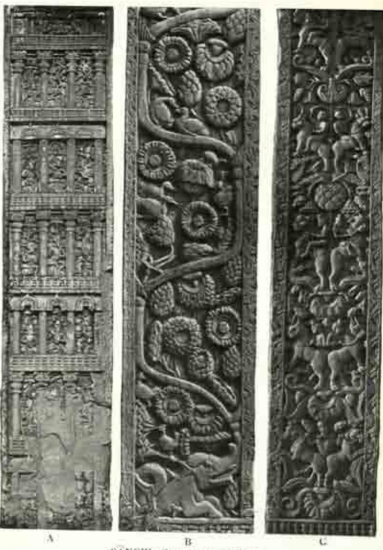




A. MAVALIPURAM : Les Rathu-(Photographie V. Goloubew.)



B. AHIOLE: Temple
(d'après Coomanaswant, History of Indian and Indonesian Art).

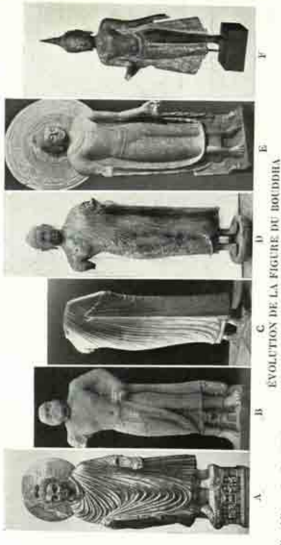


SANCIII: Grand stupa, piliers.

A. Cienx superposes — B. Décoration avec motifs indiens. — C. Décoration avec motifs importés, f Photographies V. Goloubew. j



sentation de la mère du Bodhisattva. - D. Arbre de l'illumination et trône vide - E. Roue du premier sermon .. Naissance avec la repreet adorants, - F. Rone du premier seemon et trûne vide, - G. Stapa symbolisant le parinitefant. Vave aux fotus symbolisant la missance, -A. Linteau, Depart du Bodhisattva. - B.



\$ Bonddha-Bodhisattva - C. Bouddha d'Amaravatt, (Pho-Bonddha de Daug-duong, - E. Bondtha de style gupta (d'après Coomanaswany, - F. Bonddha stamois tardif.) (Piece da Musee Gaimet.) A. Bonddha greco-hauddhique (d'après Pouciana, Art grèco-bonddhique du Gandhàra), Caprès Coongrasswans, History of Indian and Indonesian Art).



Tele de Pâlaliputes (d'après Coonaraswawy, History of Indian and Indonesian Art).



Teks des fouilles de la délégation française en Afghanistan ; M. Barthoux.



R



B. Chapiteau d'Açoka (d'après Baumsorun, Early Indiau sculpture).
D. Has-relief des fouilles de Hadda : depart du Bodhisattva.
(C et D. Pièces et c'ichès du Muvée Guimet.)



A. BARHUT. — Jataka du grand singe.

( Photographie de l'India Office )



B. AMARAVATI, — Les dieux transportant au ciel le bol à numé ses du Bouddha.

(Photographie de l'India Office.)

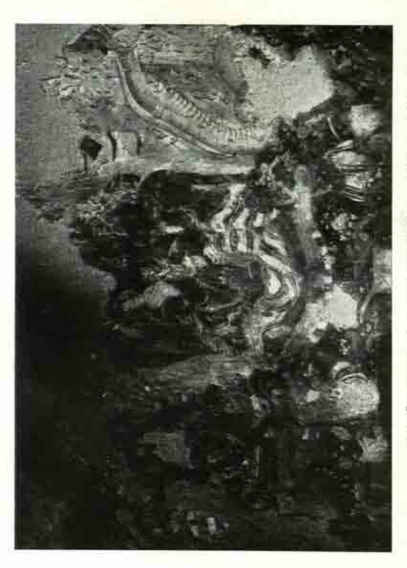
## SCULPTURE GRÉCO-BOUDDHIQUE



A. Naissance du Bouddha.



B. Visite d'Indra (d'après Fourness, Art gréco-bouddhique du Gondhâra).





AJANTA, - Scene de la caverne l, mar de ganelie. (Pholographie V. Goloubeus,







AJANTA, - Figures feminines, caverne I, mur du fond (Fiffes de Mára et liguro à côté du grand Bodhinattva), (Photographie V. Golomber.)

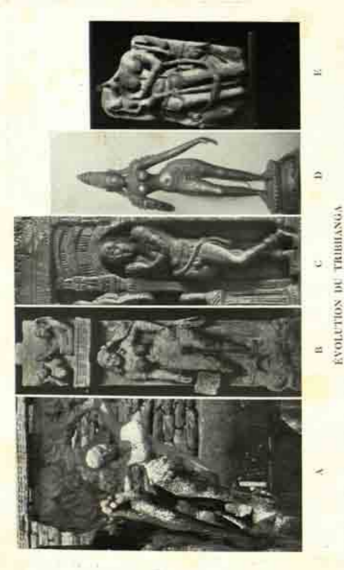


AJANTA. - Hodhisativa, Caverne I, mur du fond. (Photographie V. Goloubew.)



ELLORA. — Çiva dansant de la caverne Râvana Kâ Khai.

(Photographie E. H. Hual.)



C. AMARXVATI. (Photographic V. Golouben., ) - D. Art dravidien tardif. (Piece et photographic du Musée A. SANCHE, (Pholographic V. Goloubew.) - B. MATHURA (d'après Bagnuorn, Barly Indian sculpture). Guirnel.) — E. Art du Nord, (Pièce et photographie du Muvée Guimet.)

(130)



CATAL OGUED

82418176

## Central Archaeological Library, NEW DELHI. Call No. 901-0954/ M.W.S Masson- oursel. Author-Willman - Chrabouska

Story P. 'Inde Antique et

Borrower No. Date of Issue Date of Return

A book that is shut is but a block

GOVT OF INDIA NEW DELHI

Please help us to keep the book clean and moving.